

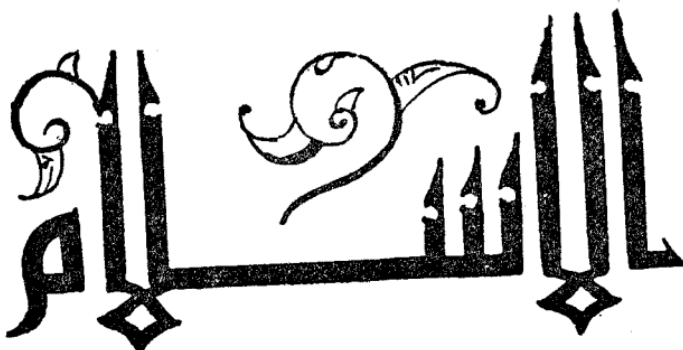
# لِبْرُ الْطَّيْسِ الْزَّوْيِ

الله يعلم

أشهر في الحضارة  
وفضله على الإنسانية



أبو الحسن الندوى



أشـرـهـ فـيـ الـحـضـارـةـ  
وـفـضـلـهـ عـلـىـ الـإـنـسـانـيـةـ

بحث تاريخي وتحليلي لآثار الإسلام

والبعثة المحمدية في الحضارة الإنسانية ،

استعراض منصف ، ودراسة مقارنة ،

وبحث علمي محايد ، وتصوير للواقع

أبو الحسن الندوى

الإسـلام

أثره فـي الحضـارة

وفضـله عـلـى الإنسـانـية

الطبعة الأولى

١٤٠٦ - ١٩٨٦ م

بِسْمِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## هذا الكتاب

(بِقَلْمِ مَوْلَفِهِ)

الحمد لله وحده ، والصلوة والسلام على من لا نبى بعده !

أما بعد ، فإن كاتب هذا المقال وجهت إليه دعوة من المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب ، التابع لوزارة الإعلام في الكويت ، لإلقاء محاضرة على موضوع « الإسلام والحضارة الإنسانية » بمناسبة بدأ القرن الخامس عشر الهجري الذي احتفل به في مختلف أنحاء العالم الإسلامي بطرق متعددة وألوان مختلفة (١) وقد صادف هذا

---

(١) كان من ضمنها الاحتفال الذي عقدته المنظمة الإسلامية للطلاب في ٢٢ / من ذى الحجة سنة ١٤٠٠ هـ في قاعة المحاضرات الكبير في عاصمة الولاية الشمالية ( لகෝනු - الهند ) وكان من آثاره ومخلفاته المفيدة الباقية ، حديث كاتب هذه السطور نشر بعده بعنوان « القرن الخامس عشر الهجري الجديد في ضوء التاريخ والواقع » في اللغات الثلاث الإرديّة ، والعربية والإنجليزية ، وكان له صدى وتقى كريم في الأوساط الدينية والعلمية .

الاقتراح تجاوباً نفسياً وفكرياً في نفس الكاتب ، لشعوره بأهمية هذا الموضوع وجديته ، ولاشتغاله بالبحث والكتابة فيما يتصل بهذا الموضوع ويساعد على التوسيع فيه – إذا دعت إليه الحاجة – والتركيز عليه – إذا طلب منه التركيز – قراءة وكتابة ، وتأملاً وتفكيراً ، فقبل هذه الدعوة الكريمة الهدفية التي جاءت من بلد إسلامي عربي ، وأعد لذلك بحثاً في مقدمة قليلة وعلى تزاحم من الأشغال وتتابع من الرحلات والتنقلات ٠

ونظمت الحفلة وزارة الإعلام في الكويت ، وألقى فيها المحاضرة على مدرج كلية العلوم في جامعة الكويت بالخالدية ، مساء يوم الأربعاء ١٨ صفر ١٤٠٤ هـ ٢٣ نوفمبر ١٩٨٣ م ، حضرتها الشخصيات البارزة وكبار العلماء المثقفين في البلد ، وقرىء أكثر هذا المقال في حفلة كبيرة أيضاً في نادي مكة الثقافي سلخ صفر ١٤٠٤ هـ ( ٦ من ديسمبر ١٩٨٣ م ) وطبع في مجموعة « أحاديث صريحة مع إخواننا العرب والمسلمين » ( ٢ ) ٠

ولكن المقال – على ما جاء فيه من أساس قوية صالحة ، ولفتات منيرة مثيرة في الموضوع – يغلب عليه الطابع الارتجالي والاستعراضي السريع بما يتصل بهذا الموضوع بنسب قريب أو بعيد ، لضيق الوقت وانشغال الخاطر ٠

---

( ٢ ) ص / ٦٣ - ٨٠ ، طبع دار عرفات ، رأى بريلى - الهدى ٠

ثم جاءت الكاتب دعوة من الأمانة العامة للمؤتمر العالمي الرابع للسيرة والسنة النبوية المزمع عقده في رحاب الأزهر الشريف في القاهرة ، ومعها قائمة الموضوعات المقترن تقديمها لهذا المؤتمر ، ومن ضمنها « أثر الرسالة الإسلامية في الحضارة الإنسانية » فحركت هذه الدعوة وهذا الموضوع المقترن الرغبة في التوسيع في هذا الموضوع ، وشغل الخاطر بعد ما كان الكاتب قد انتهى من التفكير فيه ، وملأ على إيه فكره وأعصابه واستحوذ على مشاعره ، شأنه في مثل هذه الموضوعات والأغراض الكتابية ، فبدأ يدرسه من جديد ، ويوضع له العناوين الجانبية ، وفي شرح جوانب و مجالات في حياة الأمم والشعوب والحضارة ظهرت فيها التأثيرات الإسلامية في أجل أشكالها ، وفي بيان المعطيات الهامة والمناج الأساسية للإسلام والبعثة المحمدية ، مورداً مواد جديدة ، ودلائل قوية ، وشهادات أجنبية ، حولت المحاضرة من مقال يكتب على عجل ، إلى رسالة مدرسة ضافية ، وبحث علمي تارىخي ، يسترعى انتباه الباحثين والمنصفين من المسلمين وغير المسلمين ، ويستحق أن ينقل إلى لغات أجنبية ويقدم إلى الطبقة المثقفة المتهيئة لقبول الحق والواقع ، وشهادات التاريخ واعترافات الفضلاء الأجانب ، وأقطاب الفكر والبحث في العالم الغربي وفي شبه القارة الهندية .

ولم يتحاش الكاتب ولم يمنعه التواضع ، عن أن ينقل

ما صدر عن قلمه في بعض جوانب هذا الموضوع في كتاباته السابقة وفي بعض مؤلفاته ، إذا رأى أنه قد وفى الموضوع حقه ، ولا يستطيع أن يأتي بأحسن منه ، فإن كل كاتب ومؤلف يجرب « نفحات » لا يقدر عليها في كل وقت وفي كل مكان ، ولا يعب كاتب أو مؤلف على أن يستعير من نفسه لنفسه ، ويقتبس من كتاباته ومؤلفاته ما يشاء ٠

وقد يجد القارئ المتابع لكتابات كاتب هذه السطور ومؤلفاته مقتطفات قد قرأها في كتاب المؤلف « ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين » أو « السيرة النبوية » فضلاً عما جاء في مجموعة « أحاديث صريحة مع إخواننا العرب والمسلمين » ولكن عملية التركيب والمزج والاقتباس والنقل ، قد جعلت هذا الكتاب الصغير كتاباً جديداً مستقلاً بنفسه ، له شخصية كتابية متميزة ، منسجمة مزدوجة ، متركبة موحدة ٠

ولما بلغ الكاتب خبر تأجيل المؤتمر الدولي الرابع للسيرة والسنّة النبوية الذي كان من دواعي إقبال المؤلف على هذا الموضوع من جديد ، وذلك من غير تحديد للميعاد ، رأى أن ينشر هذا الكتاب لما فيه من مادة للتفكير ، ومدد للعاملين والمستغلين في مجالات الدعوة ، وباعث لكتاب والباحثين ، الذين أكرمهم الله بسعة من العلم ورحابة في الصدر ،

وشجاعة في الاعتراف بالحق على التوسع في هذا الموضوع ،  
والوفاء له بجدارة واستحقاق ، وقد أسمينا هذا البحث  
الموسع – الذي أصبح أضعافاً مضاعفة بالنسبة إلى المقال  
الأول – «الإسلام ، أثره في الحضارة وفضله على الإنسانية»  
– وعلى الله قصد السبيل ٠

أبو الحسن على الحسني الندوى



## الإسلام

### أثره في الحضارة وفضله على الإنسانية

الحمد لله ، والصلوة والسلام على رسول الله وعلى آله  
وصحبه أجمعين ٠

سعة الموضوع وعاليته :

إن موضوع « الإسلام وأثره في الحضارة » موضوع واقعى حيوى ، ليس وثيق الصلة بالبعثة المحمدية ورسالة الإسلام وتعاليمه فحسب ، بل بواقع الحياة وحاضر الإنسانية ومستقبلها ، ودور الأمة الإسلامية في بناء الحضارة وتوجيهها كذلك ، والموضوع أليق بعمل مجمعي منه بمجهود فردى ، فإن الموضوع بطبعته عالمي إنسانى يمتد على عدة مساحات واسعة مختلفة ، فالمساحة الزمانية تمتد من القرن الإسلامي الأول إلى هذا القرن الذى نلتقي فيه ، والمساحة المكانية تمتد من أقصى العالم إلى أقصى العالم ، والمساحة المعنوية تمتد من مجال العقيدة إلى مجال الأخلاق والسلوك ، ومن مجال الاجتماع والحياة المنزلية والفردية ، إلى مجال السياسة والتشريع والقانون ، وعلاقات الشعوب والأمم بعضها ببعض ،

ومن مجال أنماط المدنية الراقية ، إلى مجال الفن المعماري والأدب والشعر ، والذوق الرفيع ٠

وكل مساحة من هذه المساحات مساحة واسعة ، ذات جوانب عديدة فسيحة ، فلا يفي بحق هذا الموضوع إلا مجمع علمي مكون من أساتذة بارعين أصحاب الاختصاص في مادتهم التي لها اتصال وثيق بهذا الموضوع الذي ينبع بالعصبة أولى القوة في العلم والدراسة ، الأمينة النزيحة في الحكم على الأشياء ، الجريئة في إبداء الرأى والنتائج العلمية ، فيقوم أحد الأساتذة بجانب العقيدة والتفكير الديني ، ويقوم آخر بجانب الاجتماع ، والثالث بجانب التشريع والقانون ، والرابع بمبدأ الحرية والمساواة ، والخامس بحقوق المرأة ومتزانتها في المجتمع ، وهكذا يتضح أن هذا الموضوع أجدر بموسوعة خاصة فضلا عن كتاب ، فضلا عن بحث يعد في وقت قصير وعلى تشتت بال وتزاحم أشغال ، ولكن كما قال الأولون : « ما لا يدرك كله لا يترك كله » ولا أبلغ من قول الله تعالى : « فإن لم يصبها وابل فطل » (١) ٠

### أصعب العمليات وأدقها :

إن من أصعب العمليات وأدقها هو تحليل الحضارة التي اختمرت ، تطليلا كيميائيا وفرز العناصر التي دخلت فيها في عهود مختلفة ، وفترات تاريخية معينة ، وإرجاعها إلى

(١) سورة البقرة ٢٦٥ .

أصلها ومصدرها ، وتحديد مقاديرها ومداها من التأثير والقبول ، وتعين من يرجع إليه الفضل في هذا العطاء الحضاري والتغيير الجذري ، فقد دخلت هذه العناصر والتأثيرات في الهيكل الحضاري والمجتمع البشري وتغلغلت في أحشائهما وجرت منها مجرى الروح والدم ، وتقاعلت وتكون منها مزاج خاص بهذه الحضارة ، شأن عوامل التكوين والتربية والبيئة والأغذية في حياة الفرد وتكوين شخصيته الخاصة ، وإلى الآن لم يخترع معمل كيميائي يباشر عمل التحليل التاريخي ، ولا مجهر (الميكروسكوب) (Microscope) يضم هذه الأجزاء الدقيقة التي لعبت دورها في تكوين الحضارة تكويناً خاصاً ٠

إذا لابد من دراسة عميقة واسعة ل بتاريخ الشعوب والأمم والبلاد والمجتمعات ، حتى نستطيع أن نقارن بين ماضيها وحاضرها ونهتم إلى عمل الدعوة الإسلامية والبعثة الحمديّة في تغيير العقيدة وإصلاحها ، والقضاء على آثار الجاهلية والفلسفات الوثنية والتقاليد الموروثة ، وتحويل التيار الفكري من جهة إلى جهة ، والتغيير الثوري في القيم والمثل وتناول المدنيات بالتهذيب والتحسين ، وذلك يحتاج إلى دراسات مرضية ، وإيجاد نفسي وعقلي ، ولكنه عمل مفيد ، إذا لم توفق له مؤسسة علمية كيونسكو (Unesco) أو مجمع في أوروبا وأمريكا بطبيعة الحال ، فلابد أن يخصص له مجمع علمي في إحدى عواصم الشرق الإسلامي أو جامعة من الجامعات الإسلامية ، ولا شك أنه أئف وأجدر من كثير من

الأعمال العلمية التي تضطلع بها هذه الجامع والجامعات وتجند لها طاقاتها ووسائلها .

### صعوبة تحديد مجالات التأثير :

إن تحديد مجالات التأثير الإسلامي في الحضارة الإنسانية صعب وغير عملي تقريباً ، لأن هذا التأثير قد اختلط بجهاز الحضارة اختلاط الدم باللحم ، وعادت هذه الشعوب والأمم لا تشعر بهذه التأثيرات ولا يخطر ببالها في حين من الأحيان أنها عناصر دخلية أجنبية ، فقد أصبحت جزءاً من أجزائها وتغييرها ، ومدنيتها وحياتها ، وهنا أستعيد ما سبق أن قلته في كتابي : « ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين » وأنا أتحدث عن المدنية الإسلامية وتأثيرها في الاتجاه البشري .

### التأثير العالمي العام :

« صارت طباع الناس وعقولهم تتغير وتتأثر بالإسلام من حيث يشعرون ومن حيث لا يشعرون ، كما تتأثر طبيعة الإنسان والنبات في فصل الربيع ، وبدأت القلوب العاصية الجافة ترق وتتخشع ، وبدأت مبادئ الإسلام وحقائقه تقترب إلى أعماق النفوس وتتغلغل في الأحشاء ، وبدأت قيمة الأشياء تتغير في عيون الناس ، والموازين القديمة تتحول وتختلفها الموازين الجديدة .

وأصبحت الجاهلية حركة رجعية كان من الجمود والغباءة المحافظة عليها ، وصار الإسلام شيئاً راقياً عصرياً ، كان من

الظرف والكياسة الانتساب إليه والظهور بمظاهره ، وكانت الأمم بل كانت الأرض تدنو رويداً إلى الإسلام ، ولا يشعر أهلها بسيرهم ، كما لا يشعر أهل الكورة الأرضية بدور أنهم حول الشمس ، يظهر ذلك في فلسفتهم وفي دينهم وفي مدنيتهم وتشف عن ذلك بواطنهم وضمائرهم وتقسم عنده الحركات الإصلاحية التي ظهرت فيهم حتى بعد انحطاط المسلمين » (٢) ٠

### عشرة معطيات هامة ومنح أساسية :

ولكن إذا كان لابد من تحديد جوانب و مجالات في حياة الأمم والشعوب والحضارة ، ظهرت فيها التأثيرات الإسلامية في أجل أشكالها ، نحددها — على سبيل الاختصار والاختيار — في عشرة من المعطيات الهامة والمنح الأساسية الغالية ، التي كان لها الدور الأكبر في توجيه النوع البشري وإصلاحه وإرشاده ونهضته وإزدهاره ، والتي خلقت عالماً مشرقاً جديداً لا يشبه العالم الشاحب القديم في شيء ، وهو كما يلى :

- ١ — عقيدة التوحيد النقية الواضحة ٠
- ٢ — مبدأ الوحدة الإنسانية والمساواة البشرية ٠
- ٣ — إعلان كرامة الإنسان وسموه ٠
- ٤ — رد الاعتبار إلى المرأة ومنحها حقوقها وحظوظها ٠

---

(٢) ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين ، ص ١٣٧ ، الطبعة الثالثة عشرة سنة ١٩٨٢ م ، دار القلم ، الكويت .

٥ - محاربة اليأس والتشاؤم ، وبعث الأمل والرجاء والثقة والاعتزاز في نفس الإنسان ٠

٦ - الجمع بين الدين والدنيا ، وتوحيد الصفواف المتناقضة والمعسكرات المتحاربة ٠

٧ - إيجاد الرباط المقدس الدائم بين الدين والعلم ، وربط مصير أحدهما بالآخر ، وتفخيم شأن العلم والحدث عليه ، وتوجيهه إلى علم هادف نافع موصى إلى الله ٠

٨ - استخدام العقل والانتفاع به حتى في القضايا الدينية ، والحدث على النظر في الأنفس والآفاق ٠

٩ - حمل الأمة الإسلامية على قبول مسئولية الوصاية على العالم والحسبنة على الأخلاق والاتجاهات وسلوك الأفراد والأمم ، وتحمل مسئولية القيام بالقسط والشهادة لله ٠

١٠ - الوحدة العقائدية الحضارية العالمية ٠

وتدخل تحت كل عنوان قصة طويلة ، واستعراض تفصيلي للحضارات والعصور الجاهلية التي سبقت البعثة المحمدية والإنسان الذي ولد بعد البعثة ، استعراضاً دقيقاً أميناً، وكل عنوان من هذه العناوين موضوع كتاب مستقل قد يمتد على مآت من الصفحات ٠

ونتناول هذه المجالات التي ظهرت فيها تأثير الإسلام الجذري والثورى مجالاً مجالاً ، ونلقى بعض الأضواء على مدى تأثير الإسلام وتعاليمه الإنسانية العالمية ٠

## ١ - عقيدة التوحيد النقية الواضحة

نتناول منحة الإسلام الأولى ومأثرة محمد - صلوات الله عليه وآله وسلامه -  
الكبرى ، وهو أنه منح الإنسانية عقيدة التوحيد الصافية  
الغالبة ، فهى عقيدة ثائرة معجزة متدفقة بالقوة والحياة ،  
مقلبة للأوضاع ، مدمرة للآلية الباطلة ، لم تتل ولن تتأل  
الإنسانية مثلها إلى يوم القيمة ٠

### الشرك والوثنية وأثرهما في حياة الإنسان :

هذا الإنسان الذي يحمل دعاوى فارغة ومزاعم جوفاء ،  
من الشعر والفلسفة والسياسة والمجتمع ، والذى اسعده  
الأمم والبلاد مراراً كثيرة ، والذى حول الأحجار الصماء  
أزهاراً عبقة فيحاء ، وفجر الأنهر من بطون الجبال ، والذى  
ادعى الربوبية أحياناً ، هذا الإنسان كان يسجد لأشياء تافهة  
لا تضر ولا تنفع ولا تعطى ولا تمنع ، « وإن يسلبهم الذباب  
 شيئاً لا يستقذوه منه ضعف الطالب والمطلوب » (١) ٠

وكان يركع أمام أشياء صنعوا بنفسه ويخافها ويرجو  
منها الخير ، إنه لم يخر ساجداً للجبال والأنهر والأشجار

(١) سورة الحج - ٧٣ ٠

(٢) الإسلام - أثره في الحضارة وفضله على الإنسانية (١)

والحيوانات والأرواح والشياطين ، وسائل مظاهر الطبيعة فحسب ، بل سجد للحشرات والديدان أيضاً ، وقضى حياته كلها بين هواجس ووساوس ، وبين أخيلة وأوهام ، وأمان وأحلام ، كانت نتيجته الطبيعية الجبن والوهن ، والفوبي الفكريه والقلق النفسي فقد الثقة وعدم الاستقرار .

وامتازت الهند — البرهنية بصفة خاصة — بكثره المعبودات والإلهات ، وقد بلغت الوثنية أوجها في القرن السادس المسيحي ، فبلغ عدد الآلهة في هذا القرن إلى ٣٣٠ مليون (٢) ، وقد أصبح كم شيء هائل وكل شيء نافع إليها يعبد .

### عقيدة التوحيد وأثرها في الحياة :

أعلن القرآن والرسالة المحمدية أن هذا العالم ليس بلا ملك ولا هو دولة مشتركة لعدد من الملوك ، بل له ملك واحد وهو خالقه وصانعه وحاكمه ومدبره ، له الخلق والأمر كله وله الحكم ، «ألا له الخلق والأمر» ولا يحدث في هذا العالم شيء إلا بأمره وقدرته وإن العلة الحقيقة لوجوده هي إرادته وقدرته ، إن هذا الكون كله خاضع له في كونه ووجوده ، ومنقاد له وطوع أمره «وله أسلم من ق

---

(٢) راجع «الهند القديمة» لمؤلفه آر ، سى ، دت Ancient India, Vol. III P. 276 (1891) & L.S.S.O. Malley; Popular Hinduism — The Religion of Masses, Cambridge (1935).

السموات والأرض » وعلى المخلوقات التي تملّك إرادة واختياراً أن تخضع له « ألا الله الدين الخالص » .

وإن الأثر العقلى الأول الذى يترقب من هذه العقيدة على الإنسان هو أن العالم كله تابع لمركز ونظام واحد ، ويرى الإنسان في أجزائه المنتشرة ترابطاً ظاهراً ووحدة في القانون ، ثم بعد هذه العقيدة يستطيع الإنسان أن يأتي بتفسير كامل للحياة ، وأن يقوم فكره وعمله في هذا الكون على حكمة وبصيرة .

فأغنا — — — الإنسان ، بعقيدة صافية نقية سهلة ملائقة ، حافزة للهمم ، باعثة للحياة ، فتتخلص من كل خوف ووجل وصار لا يخاف أحداً إلا الله ، وعلم علم اليقين أنه وحده هو الضار والنافع ، والمحظى والمانع ، وأنه وحده الكفيل لحاجات البشر .

فتغير العالم كله في نظره بهذه المعرفة الجديدة والاكتشاف الجديد ، وصار مصوناً عن كل نوع من العبودية والرق ، وعن كل رجاء وخوف من المخلوق ، وعن كل ما يشتت البال ويشوش الأفكار ، فقد شعر بوحدة في هذه الكثرة ، واعتبر نفسه أشرف خلق الله وسيد هذه الأرض وخليفة الله فيها ، يطيع ربها وخالقه ، وينفذ أوامره ، ويتحقق بذلك هذا الشرف الإنساني العظيم والعظمة الإنسانية الخالدة ، التي حرمتها الدنيا منذ زمن بعيد .

إنها البعثة الحمدية التي اتحفت الإنسانية بهذه التحفة الفادرة — عقيدة التوحيد — التي كانت مجهولة مغمورة ، مظلومة مغبونة ، أكثر من أي عقيدة في العالم ، ثم ردد صداها العالم كله وتأثرت بها الفلسفات والدعوات العالمية كلها في قليل أو كثير ٠

إن بعض الديانات الكبيرة التي نشأت على الشرك وتعدد الآلهة ، وامتزجت به لحماً ودمًا ، اضطرت في الأخير إلى أن تعترف — ولو بصوت خافت وهمسة في الآذان — بأن الله واحد لا شريك له ، وأرغمت على تأويل معتقداتها المشركة تأويلاً فلسفياً ، ييرئها من تهمة الشرك والبدعة ، وتجعلها متشابهة بعقيدة التوحيد في الإسلام ، وببدأ رجالها وسدنقها يستحiron من الاعتراف بالشرك ويخرجلون من ذكره ، وأصبحت هذه الأنظمة المشركة كلها « بمركب النقص » والشعور بالصغر والهوان ، (Inferiority Complex) فكانت هذه التحفة أغلى التحف التي سعدت بها الإنسانية بفضل بعثته — عليه السلام — ٠

وقد أجاد أستاذنا العلامة « السيد سليمان الندوى » عرض هذه الحقيقة العقدية النفسية ودورها في تربية الإنسان وتوجيهه المدنية ، يقول في كتابه الجليل الطائر الصيت « سيرة النبي » ٠

« إن الأمم التي لا عهد لها بعقيدة التوحيد لم تقدر تعرف معنى الإنسانية وكانت تعد نفسها في عبودية خاضعة

لكل مظاهر من مظاهر القوة ، وإن عقيدة التوحيد التي جاء بها محمد رسول الله — عليه السلام — هي العقيدة التي استطاعت أن تحرر الإنسان من المخاوف التي كانت تسيطر على شعوره فأصبح بفضل هذه العقيدة لا يخاف أحداً إلا الله .

وقد خضع له مسخراً ما كان يعبد من قبل ويحسبه مصدراً أو ممثلاً للقوة القاهرة الفعالة ، مثل الشمس والأرض والنهر والبحر .. وقد تلاشت لديه المهابة الملكية والجلالة الحاكمة لبني الإنسان ، فلم يجد آلهة بابل ومصر ، وألهة الهند وإنيران « والسائل : أنا ربكم الأعلى » إلا خدماً للإنسان ، رعاة لصالحه ، حرساً لأملاكه .

ولم تكن الآلهة تصب هؤلاء الملوك وتخليهم إنما كان الإنسان هو الذي يرفعهم ويضعهم .

إن المجتمع البشري الذي كان يخضع لحكم الآلهة ، كان مجتمعاً ، فاسداً ، ممزقاً مفرقاً في طبقات تحكمها التقاليد الجائرة ، جعلت من الإنسان من هو شريف ، ووضيع ، هذا ينتمي إلى طبقة عليا ، وذاك إلى درجة دنيا ، هذا خلقه « برميشور » ( كبير آلهة الهند ) من رأسه فأصبح شريفاً مخدوماً ، وذلك خلقه من قدمه فأصبح وضيعاً خادماً ، والآخر مخلوق من يد الإله الكبير فعليه أن يمثل الطبقة الوسطى من الناس .

وكان — طبيعياً — من جراء هذه العقيدة أن يكون المجتمع البشري آنذاك مفرقاً طوائف وطبقات حسب الأنساب والسلالات ، يجعل أبسط معنى لمبدأ المساواة الإنسانية والسمو البشري ، ونيل الحقوق بالتساوي ، وما كانت الدنيا آنذاك إلا حلبة للمصارعات ، لفاحر الفرق والطبقات ٠

ولما جاء الإسلام بدد الظلمات وعرف الناس لأول مرة عقيدة التوحيد ، ومعنى الأخوة الإنسانية التي رأبت التصدعات وأزالت العوایر المصطنعة ، وبهذه العقيدة أدرك الإنسان ما سلب منه حقه في المساواة ٠

وال التاريخ خير شاهد ما لهذه العقيدة من نتائج إيجابية فعالة ومدى تأثيرها في عقلية الأمم والشعوب التي اعترفت — سواء رضيت أو كرهت — بفضل هذه العقيدة وإن كانت لا تزال تجهل جميع معانيها ونفوذها الواقعي في تغيير الأقدار والمعايير ، إنها — أي تلك الشعوب التي لا تؤمن بمبدأ التوحيد — تفقد حتى زمننا هذا المبدأ الصادق للمساواة الإنسانية فليس بكاف أنك لا ترى مظاهرها في مجتمعاتهم ونواديهم فحسب ، بل إنك ستتفقىء مظهر المساواة حتى في معابدهم ، حيث يواجه روادها أنس إِنزال الناس حسب منازلهم ( البرتوكول ) ولا شك أن المسلمين في خير ، فقد عرّفوا هذا المبدأ منذ ثلاثة عشر قرناً ، بفضل عقيدتهم بوحدانية ربهم العلي القدير ، وقد تحررّوا من المعايير المصطنعة والمستويات الموضوعية ٠

وَالنَّاسُ عِنْدَ الْإِسْلَامِ سُوَاسِيَّةٌ كَأَسْنَانِ الْمَشْطِ لَا يُفَرِّقُهُمُ  
اللَّوْنُ أَوِ الْوَطْنُ، وَلَا يُمِيزُ بَيْنَهُمُ الْقَوْمِيَّةُ وَالْوَطْنِيَّةُ، وَقَفَوْا  
أَمَامَ رَبِّهِمْ وَهُمْ سَاجِدُونَ، أَذْلَلَهُمْ خَاضِعُونَ، وَإِذَا تَعَالَمُوا فِي  
حَيَاةِهِمْ فَإِذَا هُمْ شَرْفَاءٌ مُتَسَاوِونَ، لَا تَفَاقَتْ بَيْنَهُمْ إِلَّا  
بِالْعَلْمِ «إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَنْتَا كُمْ» (٣) ٠

### أثر عقيدة التوحيد الإسلامية في الهند :

يقول الباحث الهندي المعروف (K. M. Panikkar) وهو يتحدث عن تأثير عقيدة التوحيد الإسلامية في عقليّة الشعب الهندي ، وديانته :

«من الواضح المقرر أن تأثير الإسلام في الديانة الهندوكيّة كان عميقاً في هذا العهد (الإسلامي) ، إن فكرة عبادة الله في الهنداك مدينة ل الإسلام ، إن قادة الفكر والدين في هذا العصر وإن سمووا آلهتهم بأسماء شتى ، قد دعوا إلى عبادة الله ، وصرحوا بأن الإله واحد ، وهو يستحق العبادة ، ومنه تطلب النجاة والسعادة ، وقد ظهر هذا التأثير في الديانات والدعوات التي ظهرت في الهند في العهد الإسلامي كديانة (Bhagti) ودعوة كبيرداس» (٤) ٠ (٥) ٠

(٣) السيرة النبوية للعلامة السيد سليمان الندوى ، ج ٤ ص ٥٢٣ - ٥٢٤ (القطعة من تعريف الدكتور عبد الله عباس الندوى) ٠

(٤) شاعر متصوف ينتقد المجتمع الهندي ويدعو إلى الاصلاح ، اختلاف الناس في ديانته .  
A. Survey of Indian History, P. 132.

وكذلك الشأن مع الفرقـة التي تسمى السـيخ (Sikhs) والتي لـعبت دورـاً خطـيراً في المجال السياسي والعـسكـري والاجـتمـاعـي في المجتمعـ الهندـوـسـي العامـ ، فـمـا يـثـبـتـ من تـارـيـخـ هـذـهـ الطـائـفـةـ أـنـ الـغاـيـةـ الرـئـيـسـةـ لـنـشـوـءـ هـذـاـ المـذـهـبـ فـيـ الـدـيـانـةـ الـهـنـدـوـكـيـةـ إـنـمـاـ كـانـتـ تـطـهـيـرـ العـقـائـدـ الـدـيـنـيـةـ ، وـأـنـ مـنـشـيـءـ هـذـهـ الـدـيـانـةـ «ـبـابـاـ نـانـكـ»ـ كـانـ قدـ تـأـثـرـ بـتـعـالـيمـ إـسـلـامـ وـكـانـ قدـ تـلـقـىـ درـاسـتـهـ فـيـ الـلـغـةـ الـفـارـسـيـةـ وـالـدـيـنـ عنـ رـجـلـ مـسـلـمـ مـعـرـوفـ بـالـصـلـاحـ اـسـمـهـ «ـسـيـدـ حـسـنـ»ـ ، وـكـانـ مـوـضـعـ عـنـيـتـهـ وـعـطـفـهـ وـقـدـ ذـكـرـتـ أـسـمـاءـ أـخـرـىـ مـنـ شـيـوخـهـ وـأـسـاتـذـتـهـ مـسـلـمـينـ ، بـيـلـغـ عـدـدـهـاـ إـلـىـ سـتـةـ أـشـخـاصـ ، وـبـيـرـوـيـ أـنـهـ زـارـ الـحـرـمـينـ الـشـرـيفـيـنـ ، وـقـضـىـ أـيـامـاـ فـيـ بـغـدـادـ ، وـكـانـتـ لـهـ صـلـةـ خـاصـةـ بـالـشـيـخـ «ـفـرـيدـ»ـ مـنـ كـبـارـ مـشـاـيخـ الـطـرـقـ فـيـ بـنـجـابـ ، وـكـانـ «ـبـابـاـ نـانـكـ»ـ يـرـكـزـ فـيـ دـعـوـتـهـ وـتـعـلـيـمـهـ عـلـىـ عـقـيـدـةـ التـوـحـيدـ وـالـمـساـوـةـ الـبـشـرـيـةـ ، وـاجـتـنـابـ عـبـادـةـ الـأـصـنـامـ وـالـوـثـنـيـةـ (٦)ـ.

ويـقـولـ فـيـ كـتـابـهـ «ـأـثـرـ إـسـلـامـ»ـ (Dr. Tarachand) عـلـىـ الـثـقـافـةـ الـهـنـدـيـةـ (Influence of Islam on Indian Culture) مـحـيـلاـ إـلـىـ كـتـابـ الـدـيـانـةـ الـهـنـدـيـةـ (Religion of India) الـدـيـانـةـ الـهـنـدـيـةـ مـؤـلـفـهـ (Barith) «ـمـاـ يـجـبـ تـكـرارـ التـبـيـهـ عـلـيـهـ :ـ أـنـ الـمـارـسـ الـدـيـنـيـةـ

---

(٦) لـيـرـاجـعـ لـلـتـصـيـلـ : The Sikh, Religion : Seva Ram Singh : Life of Guru Nanak.

والفلسفية في جنوب الهند كان كل كوحدة مقتبساً من النظم الفكرية القديمة، ولكن كانت من حيث المجموع أو الترجيحات الخاصة مرآة للأثر الإسلامي، وتجعل من المعمول أنها تأثرت بالإسلام « (٧) ٠

### أثر عقيدة التوحيد في العالم المسيحي :

يقول الأستاذ « أحمد أمين » :

« ظهر بين النصارى نزعات يظهر فيها أثر الإسلام، من ذلك أنه في القرن الثامن الميلادي أى في القرنين الثاني والثالث الهجريين ظهرت في سبتمانيا (Septimania) (٨) حركة تدعوا إلى إنكار الاعتراف أمام القسّس، وأن ليس للقسّس حق في ذلك وأن يضرع الإنسان إلى الله وحده في غفران ما ارتكب من إثم، والإسلام ليس له قسيسون ورہبان وأحبار، فطبعيًّا أن لا يكون فيه اعتراف ٠

وكذلك كانت حركة تدعوا إلى تحطيم الصور والتماثيل الدينية (Iconoclast) ذلك أنه في القرن الثامن والتاسع للميلاد أو القرن الثالث والرابع الهجري، ظهر مذهب نصارى يرفض تقديس الصور والتماثيل، فقد أصدر الإمبراطور

---

١٠٧ ص (٧) ٠

(٨) سبتمانيا مقاطعة فرنسية قديمة في الجنوب العربي لفرنسا على البحر الأبيض المتوسط ٠

الروماني «ليو» الثالث أمراً سنة ٧٣٦ م ، يحرم فيه تقدير الصور والتماثيل ، وأمراً آخر سنة ٧٣٠ م يعد الإتيان بهذا وثنية ، وكذلك كان «قسطنطين» الخامس و «ليو» الرابع ، على حين كان البابا «جريجورى» الثانى والثالث «جرمانوس» بطريرك القسطنطينية والإمبراطورة «إيرينى» من مؤيدى عبادة الصور .

وجرى بين الطائفتين نزاع شديد لا محل لتفصيله ، وكل ما نريد أن نذكره أن بعض المؤرخين يذكرون أن الدعوة إلى نبذ الصور والتماثيل كانت متأثرة بالإسلام ، ويقولون: إن «كلوديوس» (Claudius) أسقف تورين (الذى عين سنة ٨٢٨ م وحول ٢١٣ هـ) والذى كان يحرق الصور والصلبان وينهى عن عبادتها في أسقفيته ، ولد وربى في الأندلس الإسلامية .

وكراهية الإسلام للتماثيل والصور معروفة ، وروى البخارى ومسلم عن «عائشة» رضى الله عنها قالت: قدم رسول الله ﷺ من سفر ، وقد سترت سهوة لى بقرام(٩) فيه تماثيل ، فلما رأه هتكه ، وتلون وجهه ، وقال يا عائشة أشد الناس عذابا يوم القيمة الذين يضاهون بخلق الله وقالت: فقطعناه فجعلنا منه وسادة أو وسادتين» والأحاديث في هذا الباب مستفيضة .

(٩) السهوة: النافذة بين الدارين ، والقرام: السقرا .

و كذلك وجدت طائفة من النصارى (١٠) شرحت عقيدة التثليث بما يقرب من الوحدانية ، وأنكرت الوهية المسيح عليه السلام » (١١) .

ويمكن لمن يطالع تاريخ أوربا الديني وتاريخ الكنيسة النصرانية أن يتلمس تأثير الإسلام العقلى في نزعات المصلحين والتأثيرين على النظام الأسقفى السائد ، أما دعوة « لوثر » الإصلاحية التي ظهرت في القرن السادس عشر المسيحى « فقد ظهرت فيها انعكاسات خفيفة لتعاليم الإسلام ودوره في الإصلاح ، كما تظهر انعكاسات لضوء الإسلام في مكان بعيد تفرق أشعته الحب الكثيف الحاجزة ، من خصوص عقلية القرون المتوسطة للمثل القديمة ، وضغط الكنيسة ، كما يقول الكاتب المسيحى الفاضل (J. Bass Mallinger) (١٢) ولشدة نفوذ بولس (A. D. 65 — 10) (Paul) على النصرانية ، وخصوصها لأفكاره وتقسيمه للعقيدة النصرانية كما يقول « أرنست دى بنسن » (Ernest de Bunsen) (١٣) .

وتنطوى البروتستانتية التي ترجمتها « لوثر » على أفكار تحريرية في الأمور الدنيوية والدينية ، وكذلك في إعطاء الفرد حرية التقدير ، والحكم على الأمور وفي التسامح الدينى ،

(10) Haine's Christianity & Islam in Spain, P. 116.

(11) ضحى الإسلام ، ج ١ ، ص ٣٦٤ — ٣٦٥ .

(12) راجع دائرة معارف بريطانيا ، مقال ج باس مولنجر عن « مارتن لوثر » .

(13) راجع كتاب : Islam, or True Christianity, Ernest Debunsen .

وهذا مضاد للتقليد ، وللسلطة الدينية ، والروح البروتستانية  
هي في مسؤولية الفرد تجاه الله وحده وليس تجاه الكنيسة .

### لماذا أخفقت هذه الجهود ولم تأت بالنتيجة المطلوبة ؟

ولابد هنا من تتبّيه على حقيقة خالدة أثبتتها تاريخ  
الديانات وقررتها نفسية الأمم ، وهو أن الحركة الإصلاحية  
الثورية الجذرية في ديانات أصيّت بتحريف أو انحراف  
جذري — مهما بلغ القائمون بها والدعاة إلى هذه الحركة من  
الإخلاص والجهد — إذا لم تقم بانفصال واضح عن هذه  
الديانات المنحرفة أو المحرفة ، والتبرؤ منها ، وبقيت هذه  
الفرقة مندمجة في مجتمعها الديني الكبير ، الذي أنكرت على  
عقائده الرئيسية الأساسية ، وأخذت بمبدأ التسامح الذي  
لا مساغ له ، كان مصير هذه الفرق والدعوات الذوبان في  
هذه الديانات أخيرا ، وذهب كل المساعي والجهود التي قام  
بها زعماء هذه الحركات الإصلاحية والثورية أدراج الرياح ،  
وهذا شأن الحركات الثورية في الديانة المسيحية وحركات  
الدعوة إلى التوحيد والمساواة البشرية التي نشأت في الهند ،  
وأشرنا إليها .

ولذلك كان موقف الأنبياء السابقين وموقف الدين  
الإسلامي واضحًا صريحًا لا لبس فيه ولا غموض ، قوياً  
لا ضعف فيه ولا تردد ، قد تجلّى ذلك في قول سيدنا إبراهيم

عليه السلام والمؤمنين معه للمشركين في عصرهم ،  
الذى نقله القرآن : « قد كانت لكم أسوة حسنة في إبراهيم  
والذين معه إذ قالوا لقومهم إنا برأوا منكم وما تعبدون من دون  
الله كفرنا بكم وبدا علينا وبينكم العداوة والبغضاء أبدا حتى  
تؤمنوا بالله وحده إلا قول إبراهيم لأبيه لاستغفرن لك وما  
أملك لك من الله من شيء ، ربنا عليك توكلنا وإليك أربنا وإليك  
المصير » (١٤) .

ولم يكن ذلك مقصوراً على عصر أو مجتمع ، بل وصى  
بذلك إبراهيم أتباعه وخلفه وراءه ، يقول القرآن :

« وإذ قال إبراهيم لأبيه وقومه إني براء مما تعبدون ،  
إلا الذي فطرني فإنه سيهدين ، وجعلها كلمة باقية في عقبه  
لعلهم يرجعون » (١٥) .

وبفضل ذلك بقى الإسلام ديناً واضحاً معيناً محافظاً  
على روحه وتعاليمه إلى هذه الساعة « ليهلك من هلك عن  
بينة ويحيى من حى عن بينة » .

١٤) سورة المتحنة - ٤ .

١٥) سورة الزخرف - ٢٦ - ٢٨ .

## ٢ - مبدأ الوحدة الإنسانية والمساواة البشرية

### إعلان تاريخي بلغ عن الأخوة الإنسانية :

ومأثره رسول الإنسانية العظيمة ، ومنته الباقية المسائرة في العالم ، هو تصور الوحدة الإنسانية .

كان الإنسان موزعاً بين قبائل وأمم وطبقات ، بعضها دون بعض ، وقوميات خسيرة ، وكان التفاوت بين هذه الطبقات تفاوتاً هائلاً ، كتفاوت بين الإنسان والحيوان ، وبين الحر والعبد ، وبين العابد والعبود ، لم تكن هناك فكرة عن الوحدة والمساواة إطلاقاً ، فأعلن النبي - - - بعد قرون طويلة من الصمت المطبق والظلم السائد ، ذلك الإعلان التأثر المدهش للعقل ، المقلب للأوضاع :

«أيها الناس ! إن ربكم واحد وإن أباقم واحد ، كلكم لآدم وآدم من تراب ، إن أكرمكم عند الله أتقاكم ، وليس لعربي على أعمى فضل إلا بالتقوى » (١) .

وهذا الإعلان يتضمن إعلانين ، هما الدعامتان اللتان يقوم عليها الأمن والسلام ، وعليهما قام الإسلام في كل مكان وزمان ، هما وحدة الربوبية والوحدة البشرية .

(١) كنز العمال :

« فَالإِنْسَانُ أَخْوَى إِنْسَانَ مِنْ جَهْتَيْنِ ، وَالإِنْسَانُ أَخْوَى إِنْسَانَ مِنْ مَرْتَيْنِ ، مَرْةٌ وَهِيَ الْأَسَاسُ ، لِأَنَّ الْرَّبَّ وَاحِدٌ ، وَمَرْةٌ ثَانِيَةٌ لِأَنَّ الْأَبَّ وَاحِدٌ » ، « يَا أَيُّهَا النَّاسُ ! اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ ، وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاءً ، وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسْأَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا » (٢) ، « يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ ذَكْرٍ وَأَنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُوبًا وَقَبَائِلَ لَقَعَدْرَفُوا أَنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتَقَاكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ خَبِيرٌ » (٣) ٠

وَيَقُولُ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ :

« إِنَّ اللَّهَ أَذْهَبَ عَنْكُمْ عَصَبَيْةَ الْجَاهِلِيَّةِ ، وَفَخَرَّهَا بِالْآبَاءِ ، إِنَّمَا هُوَ مُؤْمِنٌ تَقِيٌّ ، أَوْ فَاجِرٌ شَقِيٌّ ، النَّاسُ بْنُو آدَمَ ، خَلُقُ مِنْ تَرَابٍ ، لَا فَضْلٌ لِعَرَبِيٍّ عَلَى أَعْجَمِيٍّ بِالْتَّقْوَى » (٤) ٠

لَذِكْرِ كَانَ الدِّينُ إِسْلَامٌ حَقًا مُشَاعِيًّا وَثَرْوَةً مُشَتَّرَكَةً لِجَمِيعِ الْأَمْمَ وَالشَّعُوبِ ، وَالْعَنَاصِرِ وَالْأَجْنَاسِ ، وَالْأَسْرِ وَالْبَيْوتَاتِ وَالْبَلَادِ وَالْأُوْطَانِ ، لَيْسَ فِيهِ احْتِكَارٌ مُثُلُ احْتِكَارِ بَنِي لَأْوَى مِنَ الْيَهُودِ ، أَوِ الْبَرَاهِمَةِ مِنَ الْمَنْوَدِ ، لَا يَتَّقِيَّ فِيهَا شَعْبٌ عَنْ

(٢) سورة النساء - ١ ٠

(٣) سورة الحجرات - ١٣ ٠

(٤) رواه الترمذى وغيره عن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ ٠

شعب ، ولا نسل عن نسل ، وليس الاعتماد فيها على العرق والدم ، بل الاعتماد فيها على الحرص والشوق ، وحسن التلقى وزيادة التقدير والتقوق في الجهاد والاجتهاد .

وقد روى الإمام أحمد بن حنبل بسنده عن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ — أنه قال : « لو كان العلم بالثريا لتناوله أناس من أبناء فارس » .

وقد دان العرب في جميع عصورهم لكل من برع في العلوم الدينية وتفوق فيها وأقرروا لهم بالإمامية والزعامة فيها ، وخلعوا عليهم النعوت والألقاب ما لم يخلعواها على كثير من برع في هذه العلوم من العرب ، فلقبوا الإمام « محمد بن إسماعيل ( ابن إبراهيم بن مغيرة بن برذبه ) الجعفي البخاري » صاحب الجامع الصحيح ( م ٥٢٥٦ ) بأمير المؤمنين في الحديث ، وقالوا عن كتابه : إنه أصح كتاب بعد كتاب الله .

ولقبوا الإمام « أبي المعالى عبد الملك الجويني النيسابورى » ( م ٥٤٦٨ ) بإمام الحرمين ، ولقبوا الإمام « أبي حامد محمد بن محمد الغزالى الطوسي » ( م ٥٠٥ ) بحجة الإسلام .

وقد كان الموالى وأبناء العجم هم زعماء العالم ومراجع المسلمين في جميع عواصم المملكة الإسلامية الواسعة في آخر

القرن الأول الهجري ، قد انتهت إليهم رئاسة العلم والفتيا  
والفقه والحديث ، وهي قصة معروفة ٠

وجميع كتب الطبقات والسير والترجمات وتاريخ الحضارة  
الإسلامية متقدة على ذلك في العصور الإسلامية الذهبية التي  
ساد فيها العرب ، حتى قال نابغة العرب العلامة « عبد الرحمن بن  
خلدون » المغربي ( م ٨٠٨ هـ ) : « من الغريب الواقع أن  
حملة العلم في الملة الإسلامية أكثرهم عجم ، لا من العلوم  
الشرعية ولا من العلوم العقلية إلا في القليل النادر ، وإن كان  
منهم العربي في نسبته فهو عجمي في لغته ومرباه ومشيخته ،  
مع أن الملة عربية وصاحب شريعتها عربي » ويقول : فكان  
صاحب صناعة النحو « سيبويه » و « الفارسي » من بعده  
و « الزجاج » من بعدهما : وكلهم عجم في أنسابهم ٠٠٠ ،  
وكذا الحديث وعلماء أصول الفقه وحملة الكلام وأكثر  
المفسرين » (٥) ٠

إنها كلمات خالدة جرت على لسان النبي - ﷺ - في  
حجة الوداع ، وحينما قام النبي - ﷺ - بهذا الإعلان  
التاريخي العظيم ، لم يكن العالم في وضع طبيعي هادئ  
يسير فيه هذه الكلمات الجريئة الصريحة ويطيقها ٠ إن هذا  
الإعلان لم يكن أقل من زلزال هائل عنيف ، إن هناك أشياء

---

(٥) مقدمة ابن خلدون ، المطبعة البهية المصرية ، ص ١٤٠  
ملخصا ٠

قد تتجملها بصورة تدريجية ، أو من وراء ستار ، مثل التيار الكهربائي فقد نلمسه إذا كان مغطى أو داخلا في باطن الأislak ، ولكننا إذا لسناه عاريا أصابتنا صدمة عنيفة ، أو قضى علينا بثنا .

إن هذه الأشواط البعيدة والمسافات التاسعة من العلم والفهم ، والفكر الإنساني التي قطعها الإنسانية اليوم بفضل الدعوة الإسلامية وظهور المجتمع الإسلامي وبجهود الدعاة والمصلحين والربين ، جعلت هذا الإعلان الهائل ، التأثير الفائز ، المزلزل لأوكار الجاهلية ومعاقل الشرك والوثنية والعنصرية ، حقيقة يومية عادية تتدنى بها اليوم كل مؤسسة سياسية واجتماعية في العالم ، ومنها ميثاق حقوق الإنسان (Human Rights Charter) . وتصريخات تقوم بها كل جمهورية وكل مؤسسة عن الحقوق الإنسانية والمساواة البشرية ، فلا يستغربها أحد .

## الوضع الاجتماعي قبل الإسلام وتقديس السلالات والأفراد :

وقد أتى على الإنسان حين من الدهر سادت فيه عقيدة أشرافية بعض الأمم والأسر وكونها فوق مستوى البشر ، وكانت بعض الأسر والسلالات تعزو نسبها إلى الشمس والقمر وإلى الله سبحانه ، تعالى الله عما يقول الظالمون علوا كبيرا .

إن القرآن حكى لنا قول اليهود والنصارى ، فقال :  
« وقالت اليهود والنصارى نحن أبناء الله وأحباؤه ، » (٦)  
وكان فرعون مصر يزعمون أنهم تجسيد لإله الشمس ، « رع »  
وهو ظهر له . (Ray)

وأما في الهند فقد عرفت فيها أسرتان سميتا « سورج بنسي » يعني أبناء الشمس ، و « جندر بنسي » أبناء القمر ، أما في إيران فقد كانت أكاسرتها يزعمون أنه يجري في عروقهم الدم الإلهي وكان أهل البلاد ينظرون إليهم نظرة تقديس وتأليه ، وكان من ألقاب كسرى أبرويز ( ٥٩٠ - ٦٢٨ م ) ووصفه « في الآلهة إنسان غير فان ، وفي البشر إله ليس له ثان ، علت كلمته وارتفع مجده ، يطلع مع الشمس بضوئه وينير الليالي المظلمة بنوره » (٧) .

أما الصينيون فكانوا يعتبرون الإمبراطور « ابن السماء »، ويعتقدون أن السماء ذكر والأرض أنثى، وباتصالهما خلق

## ١٨ - سورة المائدة

(٧) إيران في عهد الساسانيين ص ٦٠٤

## (٨) راجع العالم الرومانى (The Rohan Worlad)

تأليف : Victor Chopart . ص ١٨ .

هذا الكون ، وأن الإمبراطور « ختا » الأول ، هو بكر هذين الزوجين (٩) ٠

أما العرب فكانوا يعتبرون كل من سواهم العجم ، وكانت قبيلة قريش ترى نفسها أشرف قبائل العرب وتحافظ على امتيازها في الموسم ، فلا تشارك الناس في مواقفهم ومساكنهم ولم تكن تدخل عرفات مع الحجيج بل تبقى في الحرم ، وتنقف بالمزدلفة ، وتقول : « نحن أهل الله في بلدته وقطان بيته ، وتقول : نحن حمس » (١٠) ٠

وامتازت الهند من بين جاراتها وأقطار العالم بالتقاوت الفاحش بين طبقات الشعب ، والامتياز بين الإنسان والإنسان ، وكان نظاماً قاسياً لا هوادة فيه ولا مرونة ، مدعماً بالدين والعقيدة ، خاضعاً لمصلحة الآرين المحتلين والبراهمة المحتكرين للديانة والقدسية ، قائماً على أساس الحرف والصنائع وتوارثها ، والعنصرية والسلالية ، وكان ذلك تابعاً لقانون مدنى سياسى دينى ، وصنعه المشرعون الهنديون الذين كانت لهم صفة دينية ، وأصبح القانون العام للمجتمع ودستور الحياة وهو يقسم سكان الهند في أربع طبقات :

١ - طبقة الكهنة ورجال الدين ، وهم « البراهمة » ٠

٢ - رجال الحرب والجندية ، وهم « شهقري » ٠

---

(٩) انظر تاريخ الصين بقلم جيمس كاركرن ٠

(١٠) رواه البخارى عن عائشة رضى الله عنها ٠

٣ - رجال الفلاحة والتجار وهم « ويش » .

٤ - رجال الخدمة ، وهم « شودر » ، وهم أحيط الطبقات ،

فقد خلقهم خالق الكون من أرجله ، وليس لهم إلا خدمة

هذه الطبقات الثلاث وإراحتها .

وقد منح هذا القانون البراهمة مركزاً ومكانة لا يشار�هم فيها أحد ، والبرهمي رجل مغفور له ولو أباد العالم الثلاثة بذنبه وأعماله ، ولا يجوز فرض جبائية عليه ، ولا يعاقب بالقتل في حال من الأحوال ، أما « شودر » فليس لهم أن يقتتوا مالاً ، أو يدخلوا كنزاً ، أو يجالسو بربهمياً ، أو يمسوه بيدهم ، أو يتعلموا الكتب المقدسة (١١) .

وكان أهل الحرف مثل الحاكمة والسماكين والجزارين والحبالين (١٢) ، والكناسين والمبashرين لتنظيف المدن ، لا يسمح لهم - وفق أحكام منوسمرتي - بالإقامة داخل أسوار المدينة ، فكانوا يقيمون في الخارج ويدخلون المدن بعد طلوع الشمس لمارسة أشغالهم ووظائفهم ، وكانوا

(١١) راجع للتفصيل القانون المدني الاجتماعي الهندي ، المسمى بـ « منوشاستر » الأبواب ١-٩-٢-١١ ، أو كتاب « ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين » عنوان : « نظام الطبقات الجائر » ص ٥٨ - ٦٠ الطبعة ١٣ دار القلم .

(١٢) صانعى الحبال .

يخرجون منها قبل أن تغرب الشمس ، فلم يكن لهم حظ بسبب  
هذا التشريع في التمتع بخيرات الحياة المدنية وأناقتها ،  
وكأنوا يعيشون عيشة بدوية منحطة خميسة (١٣) .

## دور الإسلام في إقرار مبدأ المساواة البشرية ، وأثره العالمي :

أما الإسلام فقد أعلن مبدأ المساواة البشرية في لفظ صريح مفهوم ليست فوقه هرراحة وليس فيه تحفظ ، وجعل التناضل بالتقوى والفضائل المعنوية فقط ، فقال « يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوباً وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عند الله أتقاكم إن الله عليم خير (١٤) ٠

وقد اعترف كبار فضلاء الغرب وكبار المستشرقين والباحثين بعظام دور الإسلام في إقرار مبدأ المساواة البشرية وتطبيقه عملياً في المجتمع الذي يقوم على أساسه ، ويعمل فيه بتعاليمه ، يقول الكاتب الشهير (H.A.R. Gibb) في كتابه « تحاه الإسلام » (Whither Islam ?) :

« لم يحرز مجتمع من المجتمعات البشرية نجاحاً مثل ما أحرزه الإسلام في إقرار المساواة بين الأجيال المختلفة ، بصرف النظر عن الطبقات البشرية وتنوع في الفرص ،

(١٣) راجع منوسمرتى ، وراجع للتفصيل لامتيازات الطبقات :

Manu and Yajanaaval kya Jayswal, P. 85.

١٤) سورة الحجرات آية ١٣ .

وإمكانيات للعمل ، لقد تجلت من أوضاع الجالية الإسلامية  
الكبيرة في إفريقيا والهند وإندونيسيا ، ومن الجالية الإسلامية  
الصغيرة في اليابان ، قدرة الإسلام على إذابة الاختلافات في  
الأجيال والتقاليد التي لا تزول على مر القرون وعلى مدار  
التاريخ ، فإذا كان لابد من إحلال عاطفة التعاون مكان  
الصراع والخصومة بين مجتمعى الشرق والغرب الكبيرين ،  
فلا بد في ذلك من الاستعانة بالإسلام والاعتماد عليه في تحقيق  
هذا المطلوب » (١٥) .

ويقول المؤرخ الفيلسوف (A. J. Toyanbee)  
في كتابه « الحضارة في الامتحان » (Civilization on Trial) :

« إن القضاء على الفوارق السلالية والعصبيات الجنسية  
والدموية من أعظم مآثر الإسلام ومفاهimه ، أما العصر الحالى  
الذى نعيش فيه فإن هذه الفضيلة هي كبرى حاجات هذا  
العصر ، إنه مما لا شك فيه أن الشعوب الناطقة باللغة  
الإنكليزية قد حققت بعض النجاح في ربط الشعوب بعضها  
بعض ، وعادت على العالم الانسانى بخير ورحمة ، ولكن  
الحقيقة الراهنة التي يجب الاعتراف بها ، أنها أخفقت في  
القضاء على العواطف السلالية والجنسية » (١٦) .

(15) H. A. R. Gibb 'Whither Islam', London, 1932, P. 379.

(16) A. J. Toyanbee : Civilization, on Trial (New York,  
1948, P. 205).

ويقول «لارنس» في كتابه Lawrence e- Browne (The Prospects of Islam)

«إن الأخوة التي أعلنتها الإسلام ، كانت أمراً واقعاً وشيئاً طريقاً لا عهد للشعوب الشرقية به ، إننا نشك في أن مسيحي سوريا كانوا يعاملون مسيحي إيران . معاملة الأخوة للإخوة ، كما أن مسلمي الشام يعاملون إخوانهم في الدين من الإيرانيين ، ويعتبرونهم أعضاء أسرة واحدة» (١٧) .

ونختم هذا بشهادة لانسة هندوكية من أبرز السيدات الفاضلات في شبه القارة الهندية ، وهى الأديبة الشاعرة في الإنجليزية Sarojini Naida) التي كانت تسمى بلبل الهند ، وكانت الحاكمة أخيراً لكبرى الولايات الهندية وهي الولاية الشمالية (Uttar Pradesh) تقول في كتابها «محاضرات ومقالات» .

«إن الدين الإسلامي كان الدين الأول الذى دعا إلى الديمقراطية وعمل بمبادئها ، فلا يرتفع صوت الآذان من منارة مسجد إلا ويجتمع من يريد أن يعبد الله ، فيجتمعون في صف خمس مرات في اليوم ويركعون أمام الله على صوت التكبير ، وتتجلى المساواة الإسلامية في أروع أشكالها ، إننى شعرت مرة بعد مرة بأن الإسلام بقوة الوحدة العملية يخرط

---

(17) Lawerence-e-Browne : The Prospects of Islam, London, 1949) P. 12.

أفراداً مختلفين من بنى آدم في سلك واحد من الأخوة ، إنك إذا قابلت مصرياً أو جزائرياً أو هندياً أو تركياً في لندن فلا يهم في نظر أحد أن وطن أحدهم مصر ووطن الآخر الهند » (١٨) .

### في الهند :

وكان أعجب ما حمله المسلمون معهم حين دخلوا الهند — وهي أشد البلاد تمسكاً بالعنصرية والنظام الطبقى المؤبد ، كما قدمنا — هي المساواة الإنسانية التى لم يكن للهند عهد بها ، فلأن نظام طبقات ، ولا منبود ، ولا نجس بالولادة ، ولا جاهم يحرم عليه التعليم ، ولا تقسيم أبدى للحرف والصناعات ، يعيشون معاً ، ويأكلون جميعاً ، ويتعلمون سواءً ، ويختارون ما يشاؤن من الحرف والصناعات ، وقد كانت صدمة عنيفة للذهن الهندى والمجتمع الهندى ، ولكن لا شك أنها أفادت الهند كثيراً ولطفت من شدة النظام الطبقى السائد ، وكان باعثاً قوياً على رد الفعل ضد النظام الطبقى وحافزاً للدعاة إلى الإصلاح الاجتماعى ولنسخ اللمس المنبود .

يقول الدكتور « تاراجند » ، وهو يتحدث عن الصلة بين المجتمع والشعب في العهد المغولى :

« نشأت في هذا العهد عدة مدارس فكرية استخدمت

(18) Sarojini Naidu : Speeches & Writings, Madras, 1918  
P. 169.

اللغة الشعبية كأداة للتغيير والتقويم في الدعوة إلى الأفكار الثورية ، وكانت تدور حول الطبقات السفلية ، وكانت تمثل طموح الجماهير المحرومة إلى التقدم ونيل حقوقها المسلية ، وكان أصحابها يركزون على كرامة الإنسان واحترام الإنسانية لأنهم كانوا يعتقدون أن كل فرد يستطيع أن يصل إلى أعلى مستوى يبلغه الإنسان وذلك بعمله الفردي ، وكانوا يرفضون طبقة الكهنة وزيارة المعابد الوثنية ، والتقالييد والأعراف الناشية ، وكانت دعوتهم وهتافهم أن الإنسان يستطيع أن يعرف الله ويعبده بطريق مباشر وقد بدأت هذه الحركة في القرن الخامس عشر الميلادي واستمرت إلى منتصف القرن السابع عشر الميلادي ، ثم اضحت على مر الزمان ، وكان قادتها ينتمون إلى مناطق هندية مختلفة ، ولكن الأثر الإسلامي بين واضح في تعليماتهم وعقائدهم » (١٩) ٠

وقد قرر هذه الحقيقة التاريخية « جواهر لال نهرو » رئيس وزراء الهند سابقاً إذ قال :

« إن دخول الغزاة الذين جاءوا من شمال غرب الهند ودخول الإسلام ، له أهمية كبيرة في تاريخ الهند ، إنه قد فضح الفساد الذي كان قد انتشر في المجتمع الهنديوكى ، إنه قد أظهر انقسام الطبقات وللمس المنبود وحب الاعتزال عن

(19)

Society and the State in the Mughal Period, Delhi  
1941, P. 91.

العالم الذى كانت تعيش فيه الهند ، إن نظرية الأخوة الإسلامية والمساواة التى كان المسلمين يؤمنون بها ويعيشون فيها ، أثرت فى أذهان الهندوس تأثيراً عميقاً وكان أكثر خصوصاً لهذا التأثير ، البوسء الذين حرم عليهم المجتمع الهندى المساواة والتلتمع بالحقوق الإنسانية » (٢٠) .

## ٣ - إعلان كرامة الإنسان وسموه

والمنة الثالثة العظيمة على النوع البشري هي إعلان كرامة الإنسان وسموه، وشرف الإنسانية وعلو قدرها، لقد بلغ الإنسان قبلبعثة المحمدية إلى حضيض الذل والهوان ، فلم يكن على وجه الأرض شيء أصغر منه وأحقر ، وكانت بعض الحيوانات المقدسة وبعض الأشجار المقدسة التي علقت بها أساطير ومعتقدات خاصة ، أكرم وأعز عند عبادها وأجدر بالصيانة والمحافظة عليها من الإنسان ، ولو كان ذلك على حساب قتل الأبرياء وسفك الدماء ، وكانت تقدم لها القرابين من دم الإنسان ولحمه من غير وخذ ضمير وتأنيب قلب ، وقد رأينا بعض نماذجها وصورها البشعة في بلاد متقدمة راقية كالهند في القرن العشرين ٠

أعاد سيدنا محمد - ﷺ - إلى الإنسانية كرامتها وشرفها ، ورد إليها اعتبارها وقيمتها ، وأعلن أن الإنسان أعز وجود في هذا الكون ، وأغلى جوهر في هذا العالم ، وليس هنا شيء أشرف وأكثرم وأجدر بالحب ، وأحق بالحفظ عليه من هذا الإنسان ، إنه رفع مكانته حتى صار الإنسان خليفة الله ونائبه ، خلق له العالم وهو خلق الله وحده ، : « هو الذي خلق لكم ما في الأرض جمِيعاً (١) » وأنه أشرف خلق الله وفي

---

(١) سورة البقرة - ٢٩ .

مكان الرئاسة والصدارة « ولقد كرمنا بني آدم وحملناهم في البر والبحر ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على كثير ممن خلقنا تفضيلا » (٢) ٠

وليس أدل على كرامة الإنسان والاعتراف بعظمته من قول الرسول - ﷺ - : « الخلق عيال الله ، فأحباب الخلق إلى الله من أحسن إلى عياله » (٣) ٠

وليس هنا أبلغ في الدلالة على سمو الإنسانية والتقرب إلى الله بخدمتها والعطف عليها ، من الحديث الذي رواه أبو هريرة رضي الله عنه عن النبي - ﷺ - قال :

« إن الله عز وجل يقول يوم القيمة : ابن آدم ! مرضت فلم تدعني ، قال يا رب كيف أعودك وأنت رب العالمين ؟ ، قال : أما علمت أن عبدي فلانا مرض فلم تدعه ، أما علمت أنك لوعدته لوجدتني عنده ، يا ابن آدم ! استطعمنك فلم تطعمني قال يا رب كيف أطعمك وأنت رب العالمين ؟ ، قال : أما علمت أنه استطعمنك عبدي فلان فلم تطعمه ، أما علمت أنك لو أطعمته لوجدت ذلك عندي ، يا ابن آدم استقيتك فلم تسقني قال يا رب كيف أسيقك وأنت رب العالمين ؟ ، قال : أما علمت أنه استسقاك عبدي فلان فلم تسقه ، أما علمت أنك لو سقيته لوجدت ذلك عندي (٤) ٠

(٢) سورة الإسراء - ٧٠ ٠

(٣) رواه البهقى ٠

(٤) رواه مسلم في صحيحه ٠

هل يتصور إعلان أوضح وأفصح باسم الإنسانية وعلو مكانة الإنسان من هذا الإعلان ، الذي جاء في دين شعاره التوحيد ، وهل فاز الإنسان بهذه المكانة السامية والشرف العالى في أي ديانة وفلسفة في العالم القديم وال الحديث ؟

إنه — ﷺ — جعل الرحمة على بني آدم الشرط اللازم لجلب رحمة الله ، فقال عليه السلام : « الراحمون يرحمون الرحماء ، أرحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء » (٥) .

ترى ما كان عليه وضع العالم وحالته الاجتماعية والسياسية قبل أن ينھض النبي — ﷺ — بهذه الدعوة ، دعوة الوحدة الإنسانية والكرامة الإنسانية ويجاهد في سبيلها أبلغ جهاد ؟

لقد كان ثمن شهوة فرد واحد وهو شخص واحد قبل بعثته — ﷺ — أكبر وأغنى من أرواح الآلاف ومآت الآلاف من البشر ، ينھض ملك واحد وإمبراطور واحد ، فيكتسح البلاد ويستبعد العباد ، ويهلك الحرف والنساء ، ويأتي على الأخضر واليابس ، لإشباع أنانية ملكية أو طموح سياسي .

يزحف « الإسكندر المقدونى » الكبير (Alexander The Great) (٣٥٦ - ٣٢٤ ق م) ويفتح إيران وسوريا والبلاد الساحلية

(٥) رواه أبو داود .

ومصر ومعظم تركستان حتى بلغ الهند الشمالية ويدمر في طريقه حضارات ومدنية عتيقة راقية ، وينهض « يوليوس قيصر » الروماني (Julius Ceasar) ( م ٤٤ ق م ) والغزاة الفاتحون والقادة العسكريون مثل « إينيال » القرطاجي (Hanibal) ( ٢٤٧ - ١٨٣ ق م ) فيقتضون الفئات البشرية كما يقتضي الصياد النهم بالقنص حيوان الغابة من غير اكتراث .

واستمرت عملية الإبادة والعبث بكرامة الإنسان وحياته بعد ظهور المسيح عليه السلام ، وكان من هؤلاء الفاتحين بالبشرية والقساة الظالمين « نيون » ( م ٦٨ م ) الذي فتك بمجموعة كبيرة من مواطنه من جملتهم أمه وزوجه ، وهو الذي يعتبر مسؤولاً عن الحريق الكبير الذي وقع في روما ، وكانت العاصمة تشتعل ناراً ، وهو مشغول بالغناء والموسيقى (٦) .

أما القبائل الأوروبية الوحشية من « القوط » الغربيين والشرقيين و « وندال » وغيرها التي نشطت في القرن الخامس المسيحي ( قبلبعثة المحمدية بقرن ) والتي كانت تدمر العواصم الكبيرة العامرة وتعيث في الأرض فساداً ، وتنشر الذعر والاضطراب ، فعن البحر حدث ولا حرج (٧) .

(٦) راجع للتفصيل موسوعة تاريخ العالم (An encyclopedie of World History)

لوليم لينكر (William L. Langer) ١٩٦٤ م.

(٧) أيضاً .

أما العرب فقد هانت عليهم الحرب وإراقة الدماء بقدر ما خفت في عيونهم قيمة الحياة الإنسانية وشرفها حتى كانت تشيرها حادثة ليست بذات خطر ، فقد وقعت الحرب بين « بكر » و « تغلب » أبى « وائل » ، ومكثت أربعين سنة أريقت فيها دماء غزيرة ، وما ذاك إلا لأن « كلبياً » — رئيس معد — رمى ضرع ناقة « البسوس بنت منفذ » فاختلط دمها بلبنها ، وقتل جساس بن مرة كلبياً ، وأشتبكت الحرب بين بكر وتغلب ، وكان كما قال « المهلل » أخو كلبي :

« قد فني الحياء وثكلت الأمهات ويتيم الأولاد ، دموع لا ترقأ وأجساد لا تدفن » (٨) ٠

كذلك حرب داحس والغبراء فما كان سببها إلا أن داحساً فرس « قيس بن زهير » كان سابقاً في رهان بين قيس بن زهير و « حذيفة بن بدر » فعارضه أسدى باءيعاز من حذيفة فلطم وجهه وشغله ، ففاتته الخيل ، وتلا ذلك قتل ثم أخذ بالثار ونصر القبائل لأبنائهما وأسر ونزع للقبائل ، وقتل في ذلك ألف من الناس (٩) ٠

وأما الغزوات النبوية التي قامت في عهد الرسول — بنت — والتي بلغ عددها سبعاً وعشرين ، أو ثمانى وعشرين ، غزوة والبعوث والسرايا التي بلغ عددها ستين ، فقد أريق

(٨) انظر أيام العرب .

(٩) انظر أيام العرب .

فيها أقل دم عرف في تاريخ الحروب والغزوات ، ولم يتجاوز القتلى فيها كلها ٩١٨ قتيلاً من الطرفين ، وكانت حاقنة للدماء وعاصمة للنفوس البشرية ، محققة لأغراض كريمة كانت في صالح البشرية ، وكانت خاضعة لآداب خلقية ، وتعليمات رحيمة ، جعلتها أشبه بعملية التأديب منها بعملية غزو وحرب (١٠) .

والإسلام يغذى بالإيمان ، والذى من أهم تعاليمه الخلقية الشعور بكرامة الإنسان ورفعه ويقوى هذا الإحساس ، حتى يصبح المسلم رقيق الشعور مرهف الحس في ذلك ، فلا يرضي في حال من الأحوال أن ينزله منزلة البهائم ، فلا يرتاح قلب المسلم لأن يعامل بني جنسه معاملة العجمادات والجمادات ولا يستبعدهم لتفوّقه الشخصي والغلبة عليهم ، ولا يرى فارقاً بينه وبين بني جنسه فيذلهم ويهينهم ، وهذا قصة طريفة في هذه المساواة البشرية واحترام الإنسانية :

قال «أنس بن مالك» — رضي الله عنه — كنا عند «عمر بن الخطاب» — رضوان الله عليه — إذ جاءه رجل من أهل مصر ، فقال : يا أمير المؤمنين هذا مقام العائد بك ، قال : وما لك ؟ قال أجرى «عمرو بن العاص» بمصر الخيل ، فأقبلت فرسى ، فلما رأها الناس قام «محمد بن عمرو بن

---

(١٠) أقرا وصايا النبي — صلى الله عليه وآله وسلم — وتعليماته عند توديع الجيوش في كتب الحديث والسيرة ، واقرأ للتفصيل كتاب «السيرة النبوية» للمؤلف ، عنوان : «نظرة على الغزوات» ، ص ٣٢٥ — ٣٢٧ .

{م} — الإسلام — أثره في الحضارة وفضله على الإنسانية )

العاشر » فقال : فرسى ورب الكعبة ، فلما دنا مني عرفته ، فقلت فرسى ورب الكعبة ، فقام إلى يضربني بالسوط ويقول خذها وأنا ابن الأكرمين ، قال : فوالله ما زاد « عمر » على أن قال له : إجلس ثم كتب إلى « عمرو » : « إذا جاءك كتابي هذا فأقبل ومعك ابنك « محمد » قال : فدعا عمرو ابنته فقال أحدثت حدثا ، أجنبيت جنابي ؟ قال : لا ، قال : فما بال عمر يكتب فيك ؟ قال : فقدم على عمر ، قال أنس بن مالك : فوالله أنا عند عمر ، إذ نحن بعمرو وقد أقبل في إزار ورداء ، فجعل عمر يلتفت هل يرى ابنته ، فإذا هو خلف أبيه ، فقال أين المصري ؟ قال : ها أنا ذا ، قال : دونك الدرة ، فاضرب ابن الأكرمين ، فضربه حتى أثخنه ، ثم قال : أجلها على صلعة عمرو ، فوالله ما ضربك إلا بفضل سلطانه ، فقال يا أمير المؤمنين قد ضربت من ضربنى ، قال أما والله لو ضربته ما حلنا بينك وبينه حتى تكون أنت الذي تدعه ، أيا عمرو ! متى استبعدتم الناس ، وقد ولدتهم أمهاتهم أحرازا ، ثم التفت إلى المصري فقال : انصرف راشدا ، فإذا رأيك ريب فاكتب إلى (١١) .

---

(١) سيرة عمر بن الخطاب ، لابن الجوزي ، من ٨٦ -

## ٤ - رد الاعتبار إلى المرأة ومنحها

### حقوقها وحظوظها

نقدم أولاً الخلفيات التي لابد للشعور بعزم الدور الذي قام به الإسلام في صالح المرأة ، من الاطلاع عليها ، وهنا مقتطفات من كتاب « المرأة في القرآن » للأستاذ عباس محمود العقاد، فإنه يمتاز بالتقى دراسة واسعة للموضوع .

يقول المؤلف وهو يذكر مكانة المرأة في الديانات والمجتمعات القديمة السالفة على الإسلام .

« شريعة « مانو (١) » في الهند لم تكن تعرف للمرأة

(١) « مانو » الذي أشار إليه الأستاذ العقاد : هو « منو » الذي يعتبر القانون الاجتماعي المدنى العائلى في الهند ، وهو شخصية يكتنفها الكثير من الغموض والخيال والتقديس ، ولا يمكن تحديد عصره ، ولا تعيين شخصيته ، وهو يتراءى في بعض عبارات الكتب المقدسة عند الهند ، « ويدا » إليها فرق البشر ، ويبدو في بعض عباراتها جداً للجيل البشري ومثلاً أولاً لفاطر الكون ، وينطبق هذا الاسم والوصف على عدة شخصيات في الهند القديمة .

أما « منواسمرتي » الذي هو دستور الهند القديمة الاجتماعي والعائلى ، فهو ينسب إلى « بهروكو مهاراج » أحد كبار علماء القانون في الهند القديمة ، والذي كان ينتمي في عمله

حقاً مستقلاً عن حق أبيها ، أو زوجها أو ولدها في حالة وفاة الأب والزوج ، فإذا انقطع هؤلاء جميعاً وجب أن تتتمى إلى رجل من أقارب زوجها في النسب ، ولم تستقل بأمر نفسها في حالة من الأحوال ، وأشد من نكران حقها في معاملات المعيشة ، نكران حقها في الحياة المستقلة من حياة الزوج ، فإنها مقضى عليها بأن تموت يوم موت زوجها ، وأن تحرق معه على موقد واحد ، وقد دامت هذه العادة العتيدة من أبعد عصور الحضارة البرهمية إلى القرن السابع عشر ، وبطلت بعد ذلك على كره من أصحاب الشعائر الدينية .

وشريعة حمورابي (٢) التي اشتهرت بها بابل كانت تحسبها في عداد الماشية المملوكة ، ويدل على غاية : مداها في تقدير مكانة الأنثى أنها كانت تفرض على من يقتل بنتاً لرجل آخر أن يسلمه بنته ليقتلها أو يملکها إذا شاء أن يغفو عنها ، وقد يضطر إلى قتلها لينفذ حكم الشريعة المنصوص عليها .

وكانت المرأة عند اليونان الأقدمين مسلوبة الحرية والملائنة في كل ما يرجع إلى الحقوق الشرعية ، وكانت تحل

---

وتشريعه إلى « منو » وقد اعتبر « منوسمرتي » أقدم كتاب قانون في الهند القديمة ويدل أكثر الباحثين إلى أنه تم تأليف هذا الكتاب في القرن الثالث قبل المسيح . مستفاد من كتابي الدكتور كنكاناته جها ، والدكتور جيسوال من كبار علماء تاريخ القانون الهندي — الندوى .

(٢) أشهر ملوك الأسرة الحاكمة في العراق التي استمدت حكمها قوية ، وحكمت قبل المسيح بثلاثة آلاف سنة « الندوى » .

في المنازل الكبيرة مهلاً منفصلاً عن الطريق ، قليل النوافذ ،  
محروس الأبواب ، واشتهرت أندية الغوانى في الحواضر  
اليونانية لإهمال الزوجات وأمهات البيوت ، وندرة السماح  
لهن بمصاحبة الرجال في الأندية والمحافل المذهبية ، وخلت  
مجالس الفلاسفة من جنس المرأة ، ولم تشتهر منهن امرأة  
نابهة ، إلى جانب الشهيرات من الغوانى أو من الجوارى  
الطلبيقات .

وقد كان أرسطو يعيّب على أهل « اسبرطة » أنهم  
يتناهون مع نساء عشيرتهم ، ويعنونهن من حقوق الوراثة  
والبائنة وحقوق الحرية والظهور ما يفوق أقدارهن ، ويعزّو  
سقوط « اسبرطة » وأضمحلالها إلى هذه الحرية ، وهذا  
الإسراف في الحقوق .

ومذهب الرومان الأقدمين كمذهب الهنود الأقدمين في الحكم  
على المرأة بالقصور ، حيث كانت لها علاقة بالآباء أو الزوج  
أو الأبناء ، وشعارهم الذي تداولوه إبان حضارتهم أن قيد  
المرأة لا ينزع ونيرها لا يخلع ، ومن ذلك قول « كاتو »  
المشهور (Nunguam Exuitur Servitus Mulie Brio) ولم تحرر  
المرأة الرومانية من هذه القيود إلا يوم أن تحرر منها الأرقاء  
على أثر التمرد ثورة بعد ثورة ، وعصيّاناً بعد عصيّان ،  
فتغدر استرقاق المرأة كما تغدر استرقاق الجارية والغلام « . »  
وبعد ما تحدث الأستاذ العقاد عن الحضارة المصرية

القديمة التي تمنت المرأة فيها بعض الحقوق والاعتبارات،  
قال :

«**بَيْدَ أَنَّ الْحَضَارَةَ الْمُصْرِيَّةَ زَالَتْ وَزَالَتْ شَرَائِعُهَا مَعَهَا**  
**قَبْلَ عَصْرِ الْإِسْلَامِ، وَسَرَتْ فِي الْشَّرْقِ الْأَوْسَطِ يَوْمَئِذٍ غَاشِيَّةً**  
**مِنْ كَرَاهَةِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا بَعْدَ سُقُوطِ الدُّولَةِ الْرُّومَانِيَّةِ بِمَا**  
**أَنْغَمَسَتْ فِيهِ مِنْ تَرْفٍ وَفَسَادٍ، وَمِنْ وَلْعٍ بِالْمَلَذَاتِ وَالشَّهْوَاتِ،**  
**فَانْتَهَى بِهِمْ رَدُّ الْفَعْلِ إِلَى كَرَاهَةِ الْبَقَاءِ وَكَرَاهَةِ الدُّرْيَةِ،**  
**وَشَاعَتْ فِي هَذِهِ الْفَتَرَةِ عَقِيَّدَةُ الزَّهْدِ وَالْإِيمَانِ بِنِجَاسَةِ الْجَسَدِ**  
**وَنِجَاسَةِ الْمَرْأَةِ، وَبَاءَتِ الْمَرْأَةُ بِلَعْنَةِ الْخَطِيئَةِ، فَكَانَ الْابْتِعَادُ**  
**مِنْهَا حَسْنَةٌ مَأْتُورَةٌ لِمَنْ لَا تَغْلِبُهُ الْفَرْوَرَةُ .**»

وَمِنْ بَقَايَا هَذِهِ الْغَاشِيَّةِ فِي الْقَرْوَنِ الْوَسْطَى أَنَّهَا شَعَلَتْ  
بَعْضُ الْلَّاهُوْتِيْنَ إِلَى الْقَرْنِ الْخَامِسِ لِلْمِيلَادِ، فَبَحْثُوا بِحَثَّا  
جَدِيدًا فِي جَبَلَةِ الْمَرْأَةِ، وَتَسْأَلُوا فِي مَجْمَعِ «مَاكُون» هَلْ هِي  
جَهَنَّمَ بَحْتَ؟، أَوْ هِي جَسَدٌ ذُو رُوحٍ يَنْسَاطُ بِهَا  
الْخَلَاصُ وَالْهَلاَكُ؟ وَغَلَبَ عَلَى آرَائِهِمْ أَنَّهَا خَلُوٌّ مِنَ الرُّوحِ  
النَّاجِيَّةِ، وَلَا إِسْتِثنَاءٌ لِأَحَدٍ بَنَاتِ حَوَاءَ مِنْ هَذِهِ الْوَضِيَّةِ،  
غَيْرِ الْمُلَيَّدَةِ الْعَذْرَاءِ أَمِ الْمَسِيحِ عَلَيْهِ الرَّضْوَانُ .

وَقَدْ غَطَتْ هَذِهِ الْغَاشِيَّةِ فِي الْعَهْدِ الْرُّومَانِيِّ عَلَى كُلِّ مَا  
تَخَلَّفَ مِنْ حَضَارَةِ مَصْرُ الْأَوْلَى فِي شَأنِ الْمَرْأَةِ، وَكَانَ اشْتِدَادُ  
الْظُّلْمُ الْرُّومَانِيُّ عَلَى الْمَصْرِيِّينَ سَبِيلًا لِاِشْتِدَادِ الْإِقْبَالِ عَلَى

الرهبانية والإعراض عن الحياة ، وما زال كثير من الناس يحسبون الرهبانية اقترباً من الله وابتعاداً من حبائل الشيطان ، وأولها النساء ٠

ومن الموقر في أقوال أناس من المؤرخين الغربيين أن الإسلام ينقل شريعته من الشرائع التي تقدمته ، ولا سيما الشريعة الموسوية ، ولا يتضح بطلان هذه الدعوى من شيء ، كما يتضح من المقابلة بين مركز المرأة في حقوقها الشرعية كما نصت عليها التوراة ، ومركز المرأة في حقوقها الشرعية التي قررها الإسلام بأحكام القرآن ٠

فالمأثور عن الكتب المنسوبة إلى « موسى » — عليه السلام — أن البنت تخرج من ميراث أبيها إذا كان له عقب من الذكور ، وما عدا هذا الحكم الصريح فهو من قبيل الهبة التي يختارها الأب في حياته ، حيث لا يجب الميراث وجوب الحقوق الشرعية بعد الوفاة ٠

والحكم المنصوص عليه في حق الميراث أن تحرم البنات ما لم ينقطع نسل الذكور ، وأن البنت التي يؤول إليها الميراث ، لا يجوز لها أن تتزوج من سبط آخر ، ولا يحق لها أن تنتقل ميراثها إلى غير سبطها ، وجاء هذا الحكم بالنص الصريح في غير موضع من كتب التوراة ٠

وننتقل إلى البلاد التي بدأت فيها دعوة القرآن الكريم ، وهي بلاد الجزيرة العربية ، فلا تتوقع أن تكون المرأة فيها قسمة من الإنصاف والكرامة غير هذه القسمة العامة في بلاد العالم على تباعد أرجائه وتنوع عاداته وشرائطه ، ولعلها كانت تسوء في بعض أنحاء الجزيرة فتهبط في المساعة إلى حضيض لم تهبط إليه فيسائر أنحاء من الأمم كافة ، وترتفقى فلا يكون قصاراها من الارتفاع ، إلا أنها تكرم عند زوجها لأنها بنت ذلك الرئيس المهاب أو أم هذا الابن المحبوب ، فاما أنها تكرم وتصان لأنها من جنس النساء ، يعمها ما يعم بنات جنسها من الحقوق والمعاملة ، فذلك ما لم تدركه قط من منازل الإنصاف والكرامة .

وقد يحميها الأب والزوج كما يحميها الأخ والابن حماية الواجب المفروض عليه بكل ما في جواره أو كل ما في حوزته وحماه ، فيتعاب على الرجل منهم أن يهان حرمه كما يعييه أن يعتدى عليه في كل محمى أو منوع ، ومنه فرسه ودابته وبئره ومرعاه .

فإذا هانت المرأة فهى عار يأنف منه أهلوه أو حطام يورث مع المال والماشية ، ومن خوف العار يدفن الرجل بنته في طفولتها ويستكثر عليها النفقه التي لا يستكثرها على الجلدية المملوكة والحيوان النافع ، وكل قيمتها بين الذين يستحبونها ولا يقتلونها في طفولتها ، أنها حصة من الميراث تنتقل من الأباء ، وتتابع وترهن في قضاء المنافع وسداد

الديون ، ولا يحميها هذا المصير إلا أن تكون عزيزة قوم تعز  
بما يعز عندهم من ذمار وجوار » ١٩ (٣) ٠

قارن كل ذلك بدور الإسلام الجديد الفريد في رد  
الاعتبار إلى المرأة ، وإحلالها مكانتها الائتقة في المجتمع  
الإنساني ، والإنصاف لها من القوانين الجائرة والأعراف  
الظالمة وأنانية الرجال ، ولنظرة عابرة في القرآن تكفى لعرفة  
الفرق الهائل بين التقييم الجاهلي للمرأة ، والتقييم القرآني  
الإسلامي لها ، والسلوك الفردي والتشريعات والقوانين  
الاجتماعية دائمًا تتبثق من هذا التقييم وتقوم عليه ٠

إن الآيات التي وردت في القرآن عن نصف المجتمع  
الإنساني والجنس اللطيف تثير الثقة في المرأة بمكانتها في  
هذا المجتمع ومنزلتها عند الله والقدرة على الوصول إلى أعلى  
البر والتقوى وتكوين المجتمع الصالح ، وتقرب المرأة دائمًا  
بالرجل في قبول الأعمال ، والنجاة والسعادة والفوز في  
الآخرة ، فيقول الله تعالى :

« ومن يعمل من الصالحات من ذكر أو أنثى وهو مؤمن  
فأولئك يدخلون الجنة ولا يظلمون نقيراً » (٤) ٠

---

(٣) المرأة في القرآن ، للأستاذ عباس محمود العقاد ، طبع  
دار الهلال مصر ، ص ٥١ - ٥٧ ٠

(٤) سورة النساء - ١٢٤ ٠

ويقول : « فاستجاب لهم ربهم أني لا أضيع عمل  
عامل منكم من ذكر أو أنثى بعضاكم من بعض » (٥) .

وهذه الآيات لا تكتفى بمنح الفرص والوسائل للحياة  
الطيبة بل تكفلها للمرأة وتعدها إياها ، و « الحياة الطيبة »  
كلمة جامدة عميقة المعانى تعطى معنى الحياة المثالية السعيدة  
الفاصلة ، وتشتمل على جميع شعب الكرامة والرضا وهدوء  
البال وما لا يأتي في الحصر :

« ومن عمل صالحًا من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فلنحيي  
حياة طيبة ولنجزئنهم أجرهم بحسن ما كانوا يعملون » (٦) .

ويذكر الصفات الكريمة والأعمال الصالحة وشعب الدين  
الرئيسية ، فلا يكتفى بقرن الإناث مع الذكور ، والإشارة  
إلى أنه لا فرق في الأعمال الصالحة والصفات الكريمة بين  
الذكور والإناث وكفى ، بل بالعكس من ذلك يفرد الصفات  
صفة صفة ، فإذا وصف الذكور بها وصف الإناث بنفس  
الصفة وأفردهن بالذكور ، وإن طال البيان ، لأن قياس  
النساء في جميع هذه الصفات على الذكور ، الرجال الأقواء  
الأغنياء ، مما لم تتعوده أذهان الناس ، التي نشأت تحت  
ظلل الديانات والفلسفات والمجتمعات والآداب القديمة —

(٥) سورة آل عمران — ١٩٥

(٦) سورة النحل — ٩٧

سواءً الدينية أو الأدبية — وفرق بين الرجال والنساء دائمًا فاستثنى الإناث من مشاركة الرجال — فضلاً عن مزاحمتهم والسبق عليهم — في كثير من مجالات الفضيلة وعلو الهمة ٠

اقرأ معنى قول الله تعالى : « إِنَّ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِمَاتِ  
وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتَاتِ ، وَالصَّادِقِينَ  
وَالصَّادِقَاتِ ، وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرَاتِ ، وَالْخَاطِعِينَ وَالْخَاطِعَاتِ ،  
وَالْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُتَصَدِّقَاتِ ، وَالصَّائِمِينَ وَالصَّائِمَاتِ ، وَالْحَافِظِينَ  
فِرَوجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ ، وَالذَّاكِرِينَ اللَّهَ كَثِيرًا وَالذَّاكِرَاتِ ، أَعْدَدَ  
اللَّهُ لَهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ॥ (٧) ٠

ولا يكتفى القرآن بأنواع العبادات والقربات ، بل يشرك الأخوات المسلمات مع الرجال الأقوية العلماء ، أصحاب الإرادة القوية والفتوة وعلو الهمة والصبر والتعرض للمعارضة ، في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، و يجعل من المؤمنين والمؤمنات كتلة مترابطة متماسكة متعاونة على البر والتقوى فيقول :

« وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضٍ ، يَأْمُرُونَ  
بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ ، وَيَقِيمُونَ الصَّلَاةَ وَيَؤْتُونَ الزَّكَاةَ  
وَيَطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ، أَوْلَئِكَ سَيِّدُهُمْ هُنَّ اللَّهُ أَعْزِيزُ  
حَكِيمٌ ॥ (٨) ٠

(٧) سورة الأحزاب — ٣٥ ٠

(٨) سورة التوبة — ٧١ ٠

ويجعل المثل الكامل والشرط لبلوغ المنزلة العلية في  
الكرامة الإنسانية التقوى ، بصرف النظر عن الجنس والفصيل  
والدم ، فيقول :

« يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم  
شعوباً وقبائل لتعارفوا ، إن أكرمكم عند الله أتقاكم إن الله  
عليهم خبير » (٩) .

وهذا كله كافل بحفظ الهمم وشحذها ، وإثارة الاعتزاز  
والثقة في نفوس الإناث والابتعاد عما يسمى في علم النفس  
الحديث بمركب النقص (Inferiority Complex) وبفضل ذلك  
وجد تاريخ - بعد مبعث الرسول - إلى العصر القريب -  
حافل بأمجاد السيدات المسلمات (١٠) المعلمات - المربيات ،  
المجاهدات المرضات ، الأديبيات المؤلفات ، الحافظات للقرآن ،  
الراويات للحديث ، الزاهدات الربانيات ، المكرمات المجلات  
في المجتمع ، يستقاد منها ويتخذن قدوة ويضربن مثلاً .

أما الحقوق والحظوظ التي منح الإسلام المرأة المسلمة  
من حق التملك والميراث ، وحرية البيع والشراء ، والطالبة

(٩) سورة الحجرات - ١٣ .

(١٠) راجع الكتب الخاصة التي الفت عن فضليات النساء  
مثل « أعلام النساء في عالم العروبة والإسلام » لعمر رضا  
حالة (١ - ٣) وسيرة أم المؤمنين السيدة عائشة للعلامة  
السيد سليمان الندوى .

بالتفريق إذا لزم ذلك ( وهو الذى يسمى بالخلع ) وحق  
فسخ الخطبة إن لم ترض بالزواج ، وحضور الأعياد والجمع  
والجماعات ، إلى غير ذلك فهى مما تحويه متون الكتب  
الفقهية ( ١١ ) .

وقد اعترف المنصفون من علماء الغرب والباحثون في  
علم الاجتماع وتاريخ المدنيات بما تمتاز به تعاليم القرآن  
والشريعة الإسلامية ، من الاحترام الممتاز للمرأة والاعتراف  
بحقوها سلوكاً وتشريعياً ، ونحن نكتفى هنا بشهادتين ، ونقدم  
شهادة لسيدة غربية فاضلة قامت في الهند بحركة تربوية  
إصلاحية ، ورأت منظمة ثقافية كان مركزها في جنوب الهند ،  
وساهمت في حركة التحرير الهندية ، فلشهادة المرأة قيمتها  
ووجاهتها ، للحساسية الزائدة التي توجد عندها في قضية  
المرأة والدفاع عن جنسها .

تقول أينى بىسنت : (Mrs. Annie Besant)

« إن القانون الإسلامي فيما يتعلق بالمرأة من أرقى  
القوانين التي ظهرت في الدنيا وأكثرها عدلاً ، إنه يسبق  
التشريعات الغربية فيما يتعلق بالعقارات وحقوق الوراثة وقانون  
الطلاق بشوط بعيد ، إنه حارس لحقوق المرأة ، إن كلمات  
« الاكتفاء بزوجة واحدة » و « تعدد الزوجات » قد سحرت

( ١١ ) يرجع إلى كتاب « المرأة بين الفقه والقانون »  
للدكتور مصطفى السباعي عليه رحمة الله .

الناس وصرفت أنظارهم عن التفكير في ما تعيشه السيدات الغربيات من هوان وبؤس ، وقد تركها الأزواج الأولون المسؤولون عن عصمتهم في الشوارع وقد قضوا منهم لبناتهم وزهدوا فيهن سامة وملأ ، فلا يلقين بعد ذلك عوناً ولا رحمة » (١٢) ٠

ويقول الأستاذ N. L. Coulsen : « إنه مما لا شك فيه أن التشريعات القرآنية فيما يختص بتحديد مركز النساء خصوصاً المتروجات منها ، من أمثل القوانين وأعدلها ، إن قوانين النكاح والطلاق في عدد كبير منها تهدف - بصفة عامة - إلى التحسين في مركز النساء في المجتمع والتقدم بهن ، وقد قامت على تغييرات ثورية في قوانين العرب التي كانت تسود قبل الإسلام ، إن المرأة منحت شخصية قانونية مستقلة لم تكن تملكتها في السابق ، وإن أكبر تغيير أحدثه القرآن في أحكام الطلاق هو سن قانون العدة للمطلقة » (١٣) ٠

وكانت هذه النظرة الجديدة في المرأة واعتبارها ومعاملتها في ضوء هذه المبادئ والآيات القرآنية وال تعاليم النبوية (١٤) ، ولادة جديدة للجنس النسوي في العالم البشري ، إذ لم يكن

(١٢)

The Life and Teaching of Mohammad Madras, 1932,

(١٣)

P. 3, Islamic Surveys : The History of Islamic Law (N.L. Coulsen) Edimburg, 1971, P. 14.

(١٤) يرجع في ذلك إلى كتب الحديث ، أبواب الفحاح والغشة والأخلاق .

بينها وبين حيوان داجن ، أو آلة صماء ، أو مؤودة أو رهينة ، أو صورة جميلة ودمية في القصر ، فرق كثيرون في العالم القديم كما وصفناه سابقاً ، فكانت مفاجأة مباركة في عالم الحضارة والأخلاق والحياة المنزلية والرابطة الزوجية ، تجاوبيت لها وتأثرت بها في قليل وكثير المجتمعات والبلاد الكثيرة ، لا سيما البلاد التي دخل فيها الإسلام غازياً وفاتحاً ، أو حاكماً منظماً للأمور ، أو داعياً مصلحاً ومثلاً عملياً .

إن عظمة هذه الهدية في بلاد كانت السيدات يحرقن أنفسهن بالنار على وفاة أزواجهن ولا يرین ولا يرى المجتمع لهن حقاً في الحياة بعد الأزواج ، واضحة لا تحتاج إلى تعليق .

قام الملوك ورجال الحكم المسلمين بدورهم في إصلاح الطقوس والعادات المتبعة في الهند وخاصة إصلاح تقليد ما يسمى «ستى» وهو إحراق الأرملة نفسها أثناء عملية إحراق جثمان زوجها الميت ، وذلك بدون أن يلتحقوها بالمعتقدات الدينية والطقوس الهندية أى إساءة ، أو انتهاك حرمة ، يقول الرحالة الشهير الدكتور برنير (Bernier) الطبيب الفرنسي الذي زار الهند في عهد «شاهجهان» :

«لقد هبط عدد حوادث «ستى» نسبياً لأن المسلمين الذين يحكمون هذه البلاد ، يبذلون جهدهم للقضاء على هذا التقليد الوحشى ، ولو أنهم لم يسنوا أى قانون لمنع هذه الحادثة من الوقوع ، لأنهم لا يهدفون في نظام حكمهم إلى

التدخل في شؤون الهنادك الدينية ، بل إنهم يسمحون لهم بالقيام بأداء واجباتهم الدينية وطقوسهم ، ويفرون لهم كل حرية ، لكنهم يحاولون إيقاف تقليد « سقى » بطريق غير مباشر ، فلا تستطيع أى امرأة أن تقدم نفسها لـ « سقى » إلا بإذن من حاكم الولاية ، أما الحاكم فإنه لا يسمح لها به إلا إذا تأكد أنها لن تتمتع عن عزمها بأى حال من الأحوال ، ويحاول حاكم الولاية إقناع المرأة وحملها على العدول عن إرادتها ، وينفرها ويوعدها وينبيها كذلك ، وعند ما تتحقق هذه المحاولات ولا تشعر عملية الإقناع والوعيد ، يرسلها إلى حرمها ، لكن تتضمن إلى عقيلات الحرم ، فتقلع عن إرادتها بإقناعهن ، ولكن رغم جميع هذه التدابير لا تزال حوادث « سقى » تحدث بكثرة ، وخاصة في مناطق الراجوات (الأمراء) والأماكن الخاضعة لنفوذهم ، حيث لا يحكم المسلمين » (١٥) ٠

---

١٥) رحلة الدكتور برنير ، ج/٢ ، ص ١٧٢ .

## ٥ — محاربة اليأس والتشاؤم ، وبعث الأمل والرجاء والثقة والاعتزاز في نفس الإنسان

المأثرة الخامسة أن أكثر أفراد النوع الإنساني كانوا مصابين باليأس من رحمة الله ، وبسوء الظن بالفطرة الإنسانية ، وكان في إيجاد هذا الجو الخاص والحالة العقلية الخاصة ، دور كبير لبعض الديانات الشرقية القديمة ، واليسوعية المحرفة في أوروبا وفي الشرق الأوسط ٠

دانت الديانات القديمة في الهند بعقيدة التناسخ وفلسفته التي لا مجال عندها في إرادة الإنسان وتصرفة مطلقاً ، وأن كل إنسان مضطرب لا محالة لنيل عقوبة ما ، لما قدمت يده في حياته الأولى ، وذلك بالظهور في شكل سبع مفترس ، أو دابة سائمة ، أو حيوان خسيس ، أو إنسان شقى معذب ٠

بينما نادت المسيحية بأن الإنسان عاص ومذنب بالولادة والفطرة ، وال المسيح صار كفارة وفداء له عن هذه الذنوب ، فأنشأت هذه العقيدة بطبيعة الحال في نفوس الملايين في

( ٥ ) — الإسلام — أثره في الحضارة وفضله على الإنسانية )

العالم المتمدن المعور الذين اعتقوا المسيحية ، سوء ظن بنفوسهم ويائساً من مستقبلهم ومن الرحمة الإلهية ٠

هناك أعلن النبي — ﷺ — بكل قوة وصراحة أن فطرة الإنسان هي كاللوح الصاف ، الذي لم يكتب عليه بعد ، ويمكن أن ينقش فيه أروع نقش ، ويحرر فيه أجمل تحرير ، وأن الإنسان يستهل حياته بنفسه ويستحق الشواب والعذاب والجنة والنار بعمله ، وهو غير مسئول عن عمل غيره ، فقد ذكر القرآن في مواضع كثيرة أن الإنسان مسئول عن عمله فحسب ، وأنه مثاب ومشكور على سعيه ٠

« ألا تر وازرة وزر أخرى ، وأن ليس للإنسان إلا ما سعى ، وأن سعيه سوف يرى ، ثم يجازاه الجزاء الأوف » (١) ٠

هذا الإعلان أعاد إلى الإنسان ثقته المفقودة بفطرته ومواهبه الطبيعية وانطلق إلى الأمام بعزم قوى وحماس زائد وعاطفة جياشة ، ليصنع مصيره ومصير الإنسانية ، ويجرب حظه وقدرته في تلك الإمكانيات الهائلة ، والفرص الغالية ٠

إن مهدياً — ﷺ — قرر أن المعاصي والذنوب ، والأخطاء والزلالات ، فترة عابرة زائلة في حياة الإنسان ، يقع فيها الإنسان بجهله وغروره وقصر نظره حيناً ، وبإغواء الشيطان

(١) سورة النجم — ٣٨ — ٤٠ ٠

وإغراء النفس بعض الأحيان ، وأن الصلاح والصلاحية والاعتراف بالذنب والندامة أصل من أصول فطرته وجوهر إنسانيته ، وأن الابتهاج إلى الله والتضرع إليه والعزم الأكيد على عدم العودة إلى الذنب ، دليل على شرف الإنسان وأصلة معدنه وهو ميراث آدم عليه السلام ٠

إن محمدًا - صلوات الله عليه وآله وسلامه - فتح أمم المسلمين الخاطئين الغارقين في حمأة المعصية والرذيلة إلى آذانهم ، بباباً للتوبة ، ودعا إليها الناس دعوة عامة وشرح فضل التوبة شرحاً وافياً ، وأفاض فيه إفاضة نستطاع بها القول بأنه أحيا هذا الركن الخاص العظيم من الدين ، ولذلك سمي بـ «نبي التوبة» من بين أسمائه الجميلة الأخرى ٠

إنه ما دعا إلى التوبة كوسيلة اضطرارية يتدارك بها الإنسانية ما فاته فحسب ، بل إنه رفع من شأنها حتى صارت من أفضل العبادات والقربات عند الله وصارت طريقاً سهلاً للوصول في أقرب وقت إلى أقصى درجات القرب والولادة ، يغبط عليها النساك والزهاد والأبراء والأطهار من عباد الله ٠

إن القرآن شرح فضل التوبة وسعتها ونقاء الإنسان من أكبر ذنب وأعظم معصية يتصورها الإنسان ، وذلك بأسلوب جميل يستهوي القلوب ، ودعا العصاة والمذنبين وصرعى النفس والشياطين ، إلى اللجوء إلى الله سبحانه والفرار إليه

والتفيؤ بظلال رحمته والترامى في أحضان رأفته وعطفه ،  
وصور بحار رحمته الظاهرة الواسعة الأرجاء ، المحيطة  
بالأنفس والآفاق ، تصوراً رائعاً جميلاً ، شائقاً مثيراً ، يبدو  
منه أن الله سبحانه وتعالى ليس حليماً رحيمًا وجاداً كريماً  
فحسب ، بل إنه — إذا صح هذا التعبير — يحب التوابين  
ويشتاق إليهم ويشكر سعيهم البليغ ويقدره كل التقدير ٠

إقرأ الآية التالية ، وتدوّق أسلوب هذا اللطف والعطف ،  
وجو الود الذي يغشى هذه الآيات :

« قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من  
رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعاً ، إنه هو الغفور  
الرحيم » (٢) ٠

وأكثر من ذلك وأروع ما نجد في الآية التالية حيث ذكر  
الله سبحانه جماعات مختلفة من عباده الصالحين فاستهل هذه  
القائمة المشرقة النورانية بالتأبين ، إنها آية من سورة التوبة ٠

« التائبون العابدون الحامدون السائدون الراكون  
الساجدون الآمرون بالمعروف والناهون عن المنكر والحافظون  
لحدود الله وبشر المؤمنين » (٣) ٠

هذا التكريم وتبرئة العبد التائب من ذنبه وإظهار

(٢) سورة الزمر — ٥٣ ٠

(٣) سورة التوبة — ١١٢ ٠

الثقة به ، تجلى واضحًا حين أُعلن القرآن قبول توبه ثلاثة من أصحاب النبي — صلوات الله عليه وآله وسلامه — الذين تخلفو عن غزوة نبوك من غير عذر صحيح مقبول ، وبقوا في المدينة ، فبدأ القرآن بذكر النبي — صلوات الله عليه وآله وسلامه — والهاربين والأنصار الذين لم يتخلفو عن هذه الغزوة ، ثم ثنى بهؤلاء الثلاثة الذين خلفوا ، حتى لا يشعر هؤلاء المخلفون بإفرادهم بالتوبه ، ويكونوا بمعزل عن الشعور بالهوان ، وما يسمى في علم النفس بمركب النقص ، ويتبين للمؤمنين إلى يوم القيمة أن مكانتهم الطبيعية في الصف الأول من الصادقين الأولين من المهاجرين والأنصار ، ف فلا داعي للاستحياء ولا مقام للعار ٠

هل هناك مثال أروع وأجمل ، وأدق وأعمق ، وأحلى وأزهى ، لقبول التوبه وتكريم التائب ومسح غاشية الكتابة عنه بلطف وود وحب وحنو في تاريخ الأديان والأخلاق والتربيه والإصلاح من هذا المثال ؟

إقرأ معى الآيات التالية :

« لقد تاب الله على النبي والمهاجرين والأنصار الذين اتبعوه في ساعة العسرة من بعد ما كاد يزيغ قلوب فريق منهم ، ثم تاب عليهم إنه بهم رءوف رحيم ، وعلى الثلاثة الذين خلفوا حتى إذا ضاقت عليهم الأرض بما رحبت وضاقت عليهم أنفسهم وظنوا أن لا ملجا من الله إلا إلية ، ثم تاب عليهم ليتوبوا ، إن الله هو التواب الرحيم » (٤) ٠

(٤) سورة التوبه — ١١٧ — ١١٨ ٠

ثم أُعلن أيضًا كمبداً عامًّا أن رحمة الله تسع كل شيء ، وتبين غضبه وجلاله ، ويقول الله تعالى : « ورحمتى وسعت كل شيء » (٥) ، وجاء في حديث قدسي : « إن رحمتى سبقت غضبى » (٦) ، إنه جعل اليأس مرادفًا للكفر والجهل والضلال ، وبين ذلك على لسان يعقوب عليه السلام : « إنه لا ييأس من روح الله إلا القوم الكافرون » (٧) ، وذكر في موضع آخر قول إبراهيم عليه السلام فقال : « ومن يقتنط من رحمة ربه إلا الضالون » (٨) .

وهكذا أُسعف النبي — صلوات الله عليه وآله وسلامه — بهذه الدعوة المفتوحة العامة إلى التوبة وبيان فضائلها وسعتها وشمولها ، الإنسانية المذعورة الخائفة التي كانت تئن تحت وطأة اليأس والقنوط وترتعد فرائصها بإنذارات العقاب وال العذاب ومظاهر الغضب والجلال ، وقد كان في ذلك لعلماء اليهود وشراح الكتب المقدسة وربان المسيحية الغلاة المتطرفين أكبر نصيب ، ومنحها فرصة جديدة جميلة من الحياة ونفع في قلوبها الضعيف المتواوني وجسدها الهامد البارد روحًا جديدة وحرارة جديدة ، وهيأ لجروحها بلسماً ورفعها عن حضيض التراب إلى أوج العزة والسيادة ، والثقة والاعتزاز بالنفس والاعتماد على الله .

(٥) سورة الأعراف — ١٥٦ .

(٦) رواه مسلم .

(٧) سورة يوسف — ٨٧ .

(٨) سورة الحجر — ٥٦ .

## ٦ - الجمع بين الدين والدنيا ، وتوحيد الصفووف

### المتافرة والمعسكرات المتحاربة

لقد وزعت الديانات القديمة ، خاصة المسيحية ، الحياة الإنسانية في قسمين ، قسم للدين وقسم للدنيا ، وزوّجت ، هذا الكوكب الأرضي في معسكرين : معسكر رجال الدين ورجال الدنيا ، وما كان هذان المعسكران منفصلين فحسب ، بل حال بينهما خليج كبير ووقف بينهما حاجز سميك ، وظلا متشاكسين متحاربين ٠

وكان كل واحد يعتقد أن هناك خصومة وعداء بين الدين والدنيا ، فإذا أراد إنسان أن يتصل بأحد هما لزم عليه أن يقطع صلته بالآخر ، بل يعلن الحرب عليه فلا يمكن — على حد قولهم — أن يركب في سفينتين في وقت واحد ، وإنه لا سبيل إلى الكفاح الاقتصادي ورخائه من غير غفلة عن الدار الآخرة ، وإعراض عن فاطر السماوات والأرض ، ولا بقاء لحكم أو سلطة من غير إهمال التعاليم الدينية والخلاقية والتجرد عن خشية الله ، ولا إمكان للتدين من غير رهابانية وقطع صلة عن الدنيا وما فيها ٠

العلوم المقرر أن الإنسان محب لليسير مجبول عليه ،

وكل فكرة دينية لا تسمح بالاستمتاع المباح ، والنهضة والعزة والحصول على القوة والحكم ، لا تصلح للنوع البشري في الغالب ، إنه صراع مع الفطرة السليمة ، وكبت للغرائز الطبيعية البريئة في الإنسان ، وكانت نتيجة هذا الصراع أن العدد الأكبر من أصحاب الفطنة والذكاء والكفاءات العلمية ، أكثر الدنيا على الدين ورضي بها — ك حاجة اجتماعية وواقع حسي — واطمأن إليها ، وعكف على تحسين هذه الحياة والحصول على ملذاتها ولم يبق له أمل في الرقي الديني والتقدم الروحي ٠

وأكثر الذين هجروا الدين بصورة عامة هجروه على أساس التناقض الذي حسبوه بديهيّة مسلمة ، وثار البلاط الذي كان يترעם الحكم الديني ، على الكنيسة التي كانت تمثل الدين ، وتجرد عن سائر قيوده ، فثارت الحكومات — بطبيعة النطق — كفيل هائج تخلص من سلاسله وقيوده ، أو كجمل هائم حبله على غاربه ٠

هذا الانفصال النكد بين الدين والدنيا ، وذلك العداء المشئوم بين « رجال الدين » و « رجال الدنيا » فتح الباب على مصراعيه للإلحاد واللادينية ، وكانت فريسته الغرب أولاً والأمم التي دانت له في الفكر والعلم والثقافة أو عاشت تحت رايته ثانياً ٠

وزاد الطين بلة دعاء المسيحية المطردون والمفترضون

الذين كانوا يعتبرون الفطرة البشرية أكبر عائق في الترتكية الروحية والاتصال بالسماء ، الذين لم يدخلوا وسعاً في إضلالها وتعذيبها بأنواع من الأحكام القاسية والتعاليم الجائرة ، (١) وقدموا صورة وحشية كالحة مفزعه للدين تقشعر منها جلود الذين آمنوا ، وآل الأمر في نهاية الشوط إلى تقلص ظل الدين ، وبلغت عبادة النفس والهوى – في أوسع معناها – إلى ذرورتها ، وأصبحت الدنيا تتارجح بين طرف النقيض ، ثم سقطت أخيراً بضعف الوازع الديني ، أو فقد الحاسة الدينية في هوة عميقة من اللادينية والفوضى الخلقية العامة (٢) .

ومن أعظم هدايا البعثة المحمدية ومنتها العظيمة نداءها الذي دوت به الآفاق : أن أساس الأعمال والأخلاق هو الهدف الذي ينشده المرء والذي عبر عنه بلفظ بسيط ولكنه واسع عميق « النية » ، فقال : « إنما الأعمال بالنيات ، وإنما لكل امرئ ما نوى » (٣) .

وإن كل عمل يقوم به الإنسان ابتغاء مرضاه الله وبدافع الإخلاص وامتثال أمره وطاعته ، هو وسيلة إلى التقرب إلى

(١) اقرأ تاريخ أخلاق أوروبا ، ج/٢ ، مؤلفه ليكي Lecky

(٢) اقرأ للتفصيل كتاب « الصراع بين الدين والعلم » لدرابر الأمريكي .

Conflict between Religion & Science by John William Draper

(٣) الجامع الصحيح للبخاري .

أعلى مراتب اليقين ودرجات الإيمان ، وهو دين خالص لا تشوّبه شائبة ، ولو كان هذا العمل جهاداً وقتلاً وحكماً وإدارة ، أو تمتّعاً بطبيات الأرض وتحقيقاً لطالب النفس وسعياً لطلب الرزق والوظيفة ، واستعملاً بالتسليمة البريئة المباحة والحياة العائلية والزوجية ٠

وكل عبادة وخدمة دينية — بالعكس من ذلك — تعتبر دنياً إذا تجردت عن طلب رضا الله سبحانه والخضوع لأوامره ونواهيه وغشيتها غاشية من الغفلة ونسيان الآخرة ، ولو كانت صلوات مكتوبة أو هجرة وجهاداً ، أو ذكراً وتسبيحاً ، ولا يثاب عليه العامل والعالم والمجاهد والداعي ، بل قد تعود تلك الأعمال والخدمات عليه وبالاً وتكون بينه وبين الله حجاباً ٠

وهذه قصة النصرانية في القرون الوسطى ، فقد كانت الكنيسة — وهي ممثلة الدين — والحكومة على طرف نقيض ، وقد قام بينهما صراع عنيف انتهى إلى فصل الدين عن السياسة ، وكانت نتبيتها ما يعرفها الجميع ، ولا يزال العالم يكتوى بنارها ويتعرّض في طريقها ٠

وقد أجاد الدكتور « محمد إقبال » تصوير هذه الحقيقة التاريخية ، إذ قال :

« قامت الكنيسة على أساس الرهبانية فلم تسعها — بالطبع — القيادة والسيادة والحكم والإدارة ، فقد كان

هناك عداء قديم بين الرهبانية والحكم ، هذا خصوص  
واستسلام ، وذاك استعلاء واستيلاء » ٠

« وخلصت السياسة نفسها أخيراً من الدين ومرقت منه ،  
كما يمرق السهم من الرمية ، وأصبح رجال الكهفوت مكتوفي  
الأيدي أمام هذا الوضع ، لا يقدرون على شيء ، فلما انفصل  
الدين عن الدولة جاءت الشهوة ، وشاع الهوى ، وساد قانون  
الغاب ، هذا الانفصال شئوم على الدولة والدين ، هو لا يدل  
إلا على ضعف بصر الحضارة وفساد ذوقها ٠

ولكنه إعجاز رجل من رجال الbadia ، الذي كان بشيراً  
ونذيراً في وقت واحد ، يتجلّى في بشارته الإنذار ، وفي  
إنذاره البشرة ٠

ولا حفاظ للإنسانية من أخطارها ولا سبييل إلى نهضتها  
إلا بأن يسير الزهاد والعباد ، مع الراكبين على صهوات  
الخيل ومتون الجياد » (٤) ٠

إن المؤثرة الخالدة من مآثر سيدنا محمد — ﷺ — أنه  
ملأ هذه الفجوة الواسعة بين الدين والدنيا فجعل هذين  
المتلاقيين المتباينين الذين عاشا في خصم دائم ، وعداء سافر ،  
وقد مستمر ، يتعانقان في إلف وود ، ويتعايشان في سلام  
ووئام ، إنه — ﷺ — رسول الوحدة ، بشير ونذير في الوقت

---

(٤) رواي إقبال ، ص/٢٢٨ ( الطبعة الرابعة ، مطبعة  
العلماء لكنه ) ٠

ذاته ، إنـه أخذ النوع البشـري من المعـسكـرين المـتـهـارـين ، إلى جـبـهـةـ مـوـحـدـةـ من الإـيمـانـ وـالـاحـتسـابـ ، وـالـعـطـفـ عـلـىـ البـشـرـيـةـ ، وـابـتـغـاءـ رـضـوـانـ اللهـ ، وـعـلـمـنـاـ هـذـاـ الدـعـاءـ الجـامـعـ المـعـجـزـ الـوـاسـعـ : « رـبـنـاـ آـتـنـاـ فـيـ الدـنـيـاـ حـسـنـةـ وـفـيـ الـآـخـرـةـ حـسـنـةـ وـقـتـاـ عـذـابـ النـارـ » (٥) ٠

إـنـهـ أـعـلـنـ بـالـآـيـةـ الـقـرـآنـيـةـ : « إـنـ صـلـاتـيـ وـنـسـكـيـ وـمـحـيـاـيـ وـمـمـاـتـيـ اللهـ رـبـ الـعـالـمـيـنـ » (٦) أـنـ حـيـاةـ الـمـؤـمـنـ لـيـسـ مـجـمـوعـةـ وـحـدـاتـ مـتـفـرـقـةـ مـضـادـةـ ، بـلـ هـىـ وـحدـةـ تـسـيـطـرـ عـلـيـهـاـ رـوـحـ الـعـبـادـةـ وـالـاحـتسـابـ ، وـيـقـوـدـهـاـ الإـيمـانـ بـالـلـهـ وـالـإـسـلـامـ لـأـوـامـرـهـ ، وـهـىـ تـشـمـلـ شـعـبـ الـحـيـاةـ كـلـهـ ، وـمـيـادـيـنـ الـكـفـاحـ كـلـهـ ، وـأـصـنـافـ الـعـمـلـ كـلـهـ ، إـذـاـ تـحـقـقـ الـإـلـحـاـنـ وـصـحـتـ الـنـيـةـ وـأـرـيـدـ بـهـ وـجـهـ الـلـهـ وـكـانـتـ عـلـىـ الـمـنـهـجـ الـصـحـيـحـ الـذـيـ جـاءـ بـهـ الـأـبـيـاءـ ، فـدـلـ ذـلـكـ عـلـىـ أـنـهـ رـسـوـلـ الـوـحـدـةـ وـالـوـئـامـ وـالـإـنـسـجـامـ بـالـكـمـالـ وـالـتـكـامـ وـأـنـهـ الـبـشـيرـ وـالـنـذـيرـ فـيـ نـفـسـ الـوقـتـ ٠

إـنـهـ قـضـىـ عـلـىـ نـظـرـيـةـ الـانـفـصالـ بـيـنـ الـدـيـنـ وـالـدـنـيـاـ ، فـجـعـلـ الـحـيـاةـ كـلـهـ عـبـادـةـ ، وـجـعـلـ الـأـرـضـ كـلـهـ مـسـجـداـ ، وـأـخـذـ بـيـدـ الـإـنـسـانـ مـنـ مـعـسـكـرـاتـ مـتـهـارـبـةـ مـتـصـارـعـةـ ، إـلـىـ جـبـهـةـ وـاحـدـةـ وـاسـعـةـ ، مـنـ الـعـمـلـ الصـالـحـ ، وـخـدـمـةـ الـإـنـسـانـيـةـ الـنـافـعـةـ ، وـابـتـغـاءـ مـرـضـاتـ اللهـ ، فـتـرـىـ هـنـاكـ مـلـوـكـاـ فـيـ أـطـمـارـ الـفـقـراءـ ، وـزـهـادـاـ فـيـ زـىـ الـلـوـكـ ، وـالـأـمـرـاءـ ، جـبـالـ حـلـمـ وـيـنـابـيـعـ عـلـمـ ، وـعـبـادـ لـيـلـ وـأـحـلـاسـ خـيـلـ ، مـنـ غـيرـ تـنـاقـضـ أـوـ صـعـوبـةـ أـوـ اـخـتـلـالـ أـوـ تـعـسـفـ ٠

(٥) سـوـرـةـ الـبـقـرـةـ — ٢٠١ ٠

(٦) سـوـرـةـ الـأـنـعـامـ — ٦٣ ٠

## ٧ - إيجاد الرباط المقدس الدائم بين الدين والعلم وربط أحدهما بالآخر وتفخيم شأن العلم والبحث عليه

ومن مآثر سيدنا محمد - ﷺ - الخالدة ، ومن خصائص بعثته ودعوته ، أنه - ﷺ - أنشأ الرباط المقدس الدائم بين الدين والعلم وربط مصير أحدهما بالآخر ، وفخم شأن العلم وبحث عليه حتى لا مزيد عليه ، فكانت نتيجته الطبيعية وجود حركة علمية وتأليفية لا يوجد مثيلها في تاريخ الأدوار والمدنيات التي قامت على أساس الدين والرسالات السماوية .

وأكبر دليل على ذلك أن أول وحي نزل على سيدنا محمد - ﷺ - ، من فيه فاطر الكون على النوع البشري خاص بالعلم وذكر فيه وسليته الكبرى التي ارتبط بها تاريخ العلم ومسيرته ، وانبثقت منها حركة التأليف والتعليم ونقل العلم من فرد إلى فرد ، ومن أمة إلى أمة ، ومن عصر إلى عصر ، ومن جيل إلى جيل ، ويرجع إليه فضل ذيوعه في العالم ، وانتشاره على أوسع نطاق عرف عن أي فضيلة أو حاجة من الحاجات البشرية المعنوية ، وقامت عليه دنيا المدارس والجامعات ، ودور العلم والمكتبات .

وكانت كل القرائن التاريخية والعقلية - إذا كان الأمر

بالقراءن والقياسات البشرية — تستبعد أن يذكر في سياق هذا الوحي الأول « القلم » فإن هذا الوحي ينزل على أمي في أمة أمية وفي بلاد مختلفة ، لم يكن شيء أكثر ندرة وغرابة فيها من هذه القطعة الخشبية التي تسمى « القلم » وقد أصبح لقب العرب الشائع السائر « أميين » ٠

« هو الذي بعث في الأميين رسولا منهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلهم الكتاب والحكمة ، وإن كانوا من قبل لفى ضلال مبين » (١) ٠

وحكى القرآن قول اليهود وكانوا مجاورين للعرب في المدينة عارفين بهم بحكم الجوار والمعايشة : « ليس علينا في الأميين سبيل » (٢) ، وقد امتاز في هذه الأمة الرسول — المنزل عليه هذا الوحي — بالأمية الكاملة ، يقول الله تعالى :

« وكذلك أوحينا إليك روحًا من أمننا ما كنت تدرى ما الكتاب ولا الإيمان ولكن جعلناه نوراً نهدى به من نشاء من عبادنا وإنك لتهدى إلى صراط مستقيم » (٣) ٠  
ويقول : « وما كنت تتلو من قبله من كتاب ولا تخطه بييمينك إذا لارتبا المبطلون » (٤) ٠  
ينزل هذا الوحي الأول على النبي الأمي بغار حراء وهو

(١) سورة الجمعة الآية ٢ .

(٢) سورة آل عمران الآية ٧٥ .

(٣) سورة الشورى الآية ٥٢ .

(٤) سورة العنكبوت الآية ٤٨ .

اتصال الأرض بالسماء ، وبالأولى اتصال السماء بالارض ، بعد فترة طالت وامتدت ستة قرون (٥) ، فلا يفتح الأمر بالعبادة أو بمعرفة الله تعالى وطاعته أو الدعوة إلى الله ، من الأمور الإيجابية ، أو نبذ الأوثان والأصنام أو نعى على الجاهلية وعاداتها وأعرافها ، من الأمور السلبية ، وكان ذلك في محله ولكنه يفتح بكلمة « اقرأ » ٠

« اقرأ باسم ربك الذي خلق ، خلق الإنسان من علq ، اقرأ وربك الأكرم الذي علم بالقلم ، علم الإنسان ما لم يعلم » (٦) ، فكان حدثاً عظيماً من الأحداث التاريخية ، يفتح آفاقاً جديدة واسعة من تفكير الإنسان وتأمل المفكرين والمورخين وهي إشارة بلية واضحة إلى أن هذا النبي الأمي — عليه السلام — سيفتح دوراً جديداً في تاريخ الإنسانية وفي تاريخ الديانات والرسالات السماوية ، يتسم بالقراءة — في أوسع معانيها وأعمقها — ويتسم بقيام دولة العلم وبده عهده الظاهر ، وباقتران الدين بالعلم ، يترافقان ويتعاونان في الصياغة الإنسانية الجديدة ٠

ولكن سيكون انطلاق فن القراءة والعلم في أحضان هذه النبوة باسم رب الذي خلق هذا الكون وخلق الإنسان ، فيكون مصطفياً بالإيمان وبالله ومعرفته الصحيحة يشّق

(٥) وهي المدة التي مضت على نبوة سيدنا عيسى وعلى نبينا عليه الصلوة والسلام ٠

(٦) سورة العلق الآية ١ ، ٥ ٠

طريقه إلى الأمام في ضوئه وتحت هدايته ، فقال : « اقرأ  
باسم ربك الذي خلق » ٠

عارفاً بحقيقة الإنسان وخلقته فلا يعود طوره ولا يغتر  
بفتحه في مجال العلم والعقل والصناعة وأسباب تفسير  
الكون ، فقال : « خلق الإنسان من علق » ٠

ثم شرف قدر القلم ونوه بقيمته وغناهه ودوره الكبير  
في عالم العلم والقراءة والتعليم والتربية ، وهو الذي لم يكن  
العنور عليه سهلاً في مكة والجزيرة العربية ، فكان خاصاً بعدد  
محدود جداً (٧) ، لذلك اشتهر القاريء المتعلم في الجزيرة  
العربية بكلمة « الكاتب » فقال : « الذي علم بالقلم » ٠

ثم أشير إلى صلاحية الإنسان للعلم الحديث الأحدث  
من الحقائق الدينية والكونية والعلوم والصناعات ، والاكتشافات  
والاختراعات ، وتوسيع آفاق العلم ، وأن مصدر كل ذلك  
هو التعليم الإلهي وتهيئة الإنسان للعلم المجهول واكتشاف  
المفقود فقال : « علم الإنسان ما لم يعلم » ٠

---

(٧) كان من يعرف القراءة والكتابة من قريش ١٧ شخصاً  
فقط ، كما جاء في كتاب « العقد الفريد » لمؤلفه ابن عبد ربه  
٤٥٧ / ٢٤٢ وفتتح البلدان للبلاذري ص ٤٥٧ وذهب بعض الباحثين  
إلى أن عددهم كان أكثر من هذا ولكنه محدود محدود على كل حال .

هذا أول الوحي النازل على محمد — عليه السلام — وفاته ، والبداية والعنوان لهما أثر كبير على جميع المراحل التي تلى ، وعلى تعين الطبيعة التي تسيطر على علم أو دعوة أو مدرسة ، فقد بقى هذا الدين — ولا يزال — مقترباً بالعلم متراجعاً له ، مسيراً لرغبة النوع الإنساني في التعلم ، والقدرة على حل القضايا الجديدة التي تعرض للأجيال البشرية والعقل الإنساني والمدنية الصالحة ، غير متوجه لعلم وغير هياب لعمل العقل ٠

وهناك ديانات ترى حياتها في موت العلم وترى إزدهارها وانتصارها في انهزام العلم ، تمثلها حكاية تقول : إن بعوضة شكت إلى سيدنا سليمان الريح الهوجاء ، قالت : إن الريح تظلمنا كثيراً وتتجور علينا ، فلا بقاء لنا نحن البعوض معها ، فإذا هبت لجأنا إلى الفرار ، فقال سيدنا سليمان : لابد من إحضار المدعى عليه ، ودعا الريح فإذا بالبعوضة قد طارت ، فقال : فكيف نحكم على قضية في غياب مدعيها ؟ !

وكذلك أصحاب الديانات الكثيرة وفي مقدمتها الديانة البرهنية في الهند ، وكهنتها وسدنتها ، وقصة الصراع بين الكنيسة النصرانية والعلم في أوروبا مشهورة ، وكتاب درابر الأمريكي : (Conflict between Religion & Science) الصراع بين الدين والعلم من الوثائق التاريخية والكتب المنشورة المليئة بالمعلومات والأضواء ، وقد بلغ عدد خطايامحاكم التفتيش الدينى العقائدى (Courts of Inquisition) في أوروبا في القرون الوسطى والاضطهاد الكنسى إلى اثنى عشر مليوناً

(٦) — الإسلام — أثره في الحضارة وفضله على الإنسانية )

(١٢٠٠٠٠٠) (٨) ، وهو ضعف عدد ضحايا الحرب العالمية الأولى ، فقد بلغ ستة ملايين وأربع مائة ألف نفس (٦٤٠٠٠٠٠) ٠

ونزل القرآن وقد شرف قدر العلم ورفع منزلة العلماء إلى درجة لا يوجد لها مثيل في الصحف السابقة ، وفي الديانات القديمة ، وأضفى على العلم والعلماء نعوتاً بلغت به إلى درجة أدنى من درجة الأنبياء وفوق كل درجة من درجات البشر ، فحسب القاريء قوله تعالى :

« شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولوا العلم قائماً بالقسط ، لا إله إلا هو العزيز الحكيم » (٩) ، وقوله لرسوله : « وقل رب زدني علماً (١٠) وقوله : « قل هل يسقى الذين يعلمون والذين لا يعلمون (١١) ، وقوله : « يرفع الله الذين آمنوا منكم والذين أوتوا العلم درجات (١٢) وقوله : « إنما يخشى الله من عباده العلماء » (١٣) ٠

وأما الحديث النبوى فيكفى القاريء منه قوله — عَلَيْهِ السَّلَامُ —

(٨)

John Davenport : Apology for Muhammad & Quran.

٩) سورة آل عمران الآية ١٨ ٠

١٠) سورة طه الآية ١١٤ ٠

١١) سورة الزمر الآية ٩ ٠

١٢) سورة المجادلة الآية ١١ ٠

١٣) سورة فاطر الآية ٢٨ ٠

« فضل العالم على العابد كفضل على أدناكم » (١٤) ، وقوله : « إن العلماء ورثة الأنبياء ، وإن الأنبياء لم يورثوا ديناراً ولا درهماً ، إنما ورثوا العلم ، فمن أخذه أخذ بحظ وافر » (١٥) ٠

ومن هذا التتويه بشأن العلم والبحث عليه ، انبثق ذلك النشاط ، وبكلمة أصح ، الحماس العلمي والتقانى في سبيل العلم في تاريخ الإسلام ، وانطلقت هذه الحركة العلمية العالمية الخالدة التي مساحتها الزمنية من أكبر المساحات الزمنية ، والمساحة المكانية من أكبر المساحات المكانية ، والمساحة المعنوية أوسع من كلتا المساحتين (١٦) ٠

وتكتفى هنا شهادة لباحث غربى كبير ومؤرخ فرنسي شهير وهو الدكتور « غوستاف لوبيون » ، يقول في كتابه المشهور « حضارة العرب » ٠

(١٤) رواه الترمذى قيل حديث حسن ٠

(١٥) رواه أبو داؤد والترمذى ٠

(١٦) ليرجع إلى معرفة هذه المساحات ولمعرفة التسوع والتفنن في الموضوعات ، إلى كتب وضعت في ذكر المؤلفات التي ألفها علماء الإسلام في عصور وأنحاء مختلفة ، ونذكر على سبيل المثال « كتاب الفهرست » لابن النديم ، و « كشف الظنون » ، للحاج خليفة جلبي ، و « معجم المصنفين » للعلامة محمود حسن التونسي ( ستون مجلداً ويحتوى على عشرين ألفاً من الصفحات وعلى ترافق أربعين ألفاً من المصنفين ) و « الثقافة الإسلامية في الهند » للعلامة السيد عبد الحى الحسنى ، طبع مجمع اللغة العربية بدمشق و « تاريخ الأدب العربى » لبروكمان الالمانى ، و « تاريخ التراث العربى » لفؤاد سزكين ٠

« والإنسان يقضى العجب من الهمة التي أقدم بها العرب على البحث ، وإذا كانت هنالك أمم تساوت هي والعرب في ذلك فانك لا تحد أمة فاقت العرب على ما يحتمل ، والعرب كانوا إذا ما استولوا على مدينة صرفا همهم إلى إنشاء مسجد وإقامة مدرسة فيها ، وإذا ما كانت تلك المدينة كبيرة أسسوا فيها مدارس كثيرة ، ومنها المدارس العشرون التي روى « بنiamين التقطبى » المتوفى سنة ١٧٣١م أنه شاهدتها في الإسكندرية ، وهذا عدا اشتمال المدن الكبرى كبغداد والقاهرة وطليطلة وقرطبة إلخ ، على جامعات مشتملة على مختبرات ومراصد ومكتبات غنية ، وكل ما يساعد على البحث العلمي ، وكان للعرب في أسبانيا وحدها سبعون مكتبة عامة ، وكان في مكتبة الخليفة الحكم الثاني بقرطبة ستمائة ألف كتاب منها أربعة وأربعون مجلداً من الفهارس كما روى مؤرخوا العرب ، وقد قيل بسبب ذلك إن « شارل الحكيم » لم يستطع بعد أربعمائة سنة أن يجمع في مكتبة فرنسا الملكية أكثر من تسعمائة مجلد يكاد ثلثها يكون خاصاً بعلم اللاهوت » (١٧) ٠

وكان دور البعثة المحمدية والدعوة الإسلامية في توجيهه العلم إلى الهدف الصحيح وحمله على أداء دوره الإيجابي البناء النافع المجدد المنفذ من الحيرة والاضطراب ، والتناقض والارتياح ، أكبر أهمية وأكثر قيمة من دورها في تنشيط حركة العلم وتوسيعها ٠

---

(١٧) حضارة العرب ص ٤٣٤ تأليف الدكتور غوستاف لوبيون ترجمة الاستاذ عادل زعير مطبعة عيسى البابي الحلبي وشركاه بمصر ٠

وذلك أن وحدات العلم كانت مبعثرة بل كانت في أغلب الأحيان متناقضة ، فعلم الطبيعة يخالف الدين ، وعلم الحكمة يحارب الدين ، حتى علوم الرياضة والطب البريئة كان يخرج منها أصحاب الاختصاص فيها أحياناً بنتائج سلبية إلحادية ، فكان في اليونان التي فاقت العالم المعاصر لمدة قرون في علوم الفلسفة والرياضية ، علماء إما مشركون وإما ملحدون ، وأصبحت علومها ومدارسها الفكرية خطراً على الدين وحجة وقدوة للملحدين ٠

فكان أكبر حسنات الإسلام أنه دل على الوحدة التي تربط بين وحدات العلم ، وقد تيسر له ذلك لأنه بدأ رحلته في مجال العلم والمعرفة بداية صحيحة ، بدأها بالإيمان بالله والاستعانة به والاعتماد عليه ، عملاً بقوله تعالى لرسوله : «اقرأ باسم ربك الذي خلق » وصحة البداید – في غالب الأحيان – كفيلة بصحة النهاية ٠

فاستطاع بفضل القرآن والإيمان أن يكتشف الوحدة التي تربط الوحدات بعضها ببعض ، وهي معرفة الله تبارك وتعالى وذلك الذي مدح الله به عباده المؤمنين ، فقال : « ويتفكرون في خلق السماوات والأرض ربنا ما خلقت هذا باطلا سبحانك فقنا عذاب النار » (١٨) ٠

وكذلك كانت تبدو الوحدات الكونية – من الظواهر والحوادث والتغيرات – متناقضة مضادة توقع الإنسان في

---

(١٨) سورة آل عمران – ١٩١ ٠

حيرة وأضطراب ، وقد تؤدى إلى الكفر والإلحاد ، والطعن والاعتراض على الخالق ومدبر الكون ، فدل العلم الإسلامي المؤسس على الإيمان والقرآن على الوحدة التي تجمع بين هذه الوحدات الكونية وهي إرادة الله الغلابة وحكمته الباهرة ٠

وقد أشار عالم غربى كبير هو « هيرالد هوفدنج » الألماني إلى أهمية العثور على هذه الوحدة ودورها الفعال في حياة الإنسان ومسيرة العلم والأخلاق ، يقول :

« إن فكرة كل دين قائمة على التوحيد ، وهى تقوم على أن علة الوجود لجميع ما في الكون واحدة — وبغض النظر عن أهمية المشاكل التي تحدث بهذه الفكرة بصورة لازمة — يخلف ذلك الاعتقاد أثراً نافعاً ومهماً على الطبيعة الإنسانية ، وهو أن أتباع هذا الدين يسهل لهم الاعتقاد بأن جميع الأشياء في العالم مرتبطة حسب قانون واحد ، بغض النظر عن الخلافات والتفاصيل ، فيلزم بكون العلة واحدة أن يكون القانون واحداً ، قد غرست فلسفة الأزمنة المتوسطة الدينية فكرة وجود هذه الوحدة في الكثرة المشاهدة في العالم في أذهان الناس ، الفكرة التي كان الإنسان غير المثقف بمعزل عنها بتأثير وجود الكثرة في المظاهر الطبيعية التي كان يتباهى ويفخض فيها ، فيفلت من يده حبل الوحدة الذي يربط هذه الكثرة » (١٩) ٠

---

(19) History of Modern Philosophy, P. 5.

وبذلك أصبح العلم هادفاً ، نافعاً ، موصلاً إلى الله تعالى ، مركزاً جهده على ما ينفع الإنسانية ويسعد المجتمع والدنيا ، وكانت أكبر منه على الفكر الإنساني والجمهوء الإنساني فقد غير مصير الإنسانية وجرى الفكر البشري .

وقد اعترف علماء الغرب بفضل القرآن على العلوم والفكر الإنساني ، نكتفى هنا بشهادتين :

يقول مارغليوث (G. Margoliouth) الذي عرف بالتحامل على الإسلام ، في مقدمته لترجمة رادول (J.N. Rodwell) :

« إن مما اتفقت عليه كلمة الباحثين أن القرآن يحتل مكانة ممتازة في الصحف الدينية العظيمة ، بالرغم من أنه أحدث سنا في هذه الصحف (٢٠) التي صنعت التاريخ ، ولكنه يسبق الجميع في التأثير المثير للحيرة على الإنسان ، إنه أوجد فكراً إنسانياً جديداً ، وأرسى قواعد مدرسة خلقية متميزة » (٢١) .

ويقول : Hart Wighischfeld

« لا داعي إلى الاستغراب إذا قيل إن القرآن ينبع للعلوم ، إن كل ما حدث عنه القرآن من الأرض ، والحياة الإنسانية ، والتجارة والحرفة ، كان موضع دراسة العلماء

---

(٢٠) يعني آخرها نزولاً .

(٢١)

Rew. G. Margoliouth : In Introduction to the Koran  
By Rev. J.M. Rodwell, London, 1918.

والمفسرين ، فألقوا عليه الأضواء في كتبهم وتقديرهم للقرآن ، وفتح ذلك مجالاً واسعاً للبحث والتأمل فيها ، تمهدت عن طريقه طرق تقدم العلوم في المسلمين ، إنه لم ينحصر تأثيره في العرب ، بل إنه حمل الفلسفه اليهود على أن يقتدوا آثار العرب في المسائل الدينية ما بعد الطبيعة ، ولا داعي إلى ذكر ما استفاد علم الكلام المسيحي من بحوث العرب في الإلهيات » (٢٢)

---

(٢٢)

Hartwig Hirschfeld : New Researches into Composition and Exegesis of the Quran — London, 1902, P. 9.

## ٨ - استخدام العلم والعقل والانتفاع به حتى في

### القضايا الدينية ، والبحث على النظر في الأنفس والأفاق

لا نعرف ديناً من الأديان ولا صحيفه من الصحف السماوية ، دعا إلى استخدام العقل والانتفاع به وإلى التفكير والاستنتاج ، وربط المسببات بالأسباب والنتائج بالمقدمات ، والاعتبار والأدكار ، وذم تعطيل ما وهب الله الإنسان من صلاحية التأمل فيما حوله ، والإعراض عن آيات الله في الأنفس والأفاق ، والبلاد والأمم ، وما مضى من مثلثات وعبر في حياة الأمم ، وما ظهر من نتائج الأعمال والأخلاق — على مستوى الأفراد والأمم والحكومات والشعوب — مثل ما فعله القرآن .

إنه استحدث على استخدام الحواس الظاهرة التي من أهمها العين ، والانتفاع بها في الرؤية الصحيحة حتى يؤدى من البصرة إلى البصيرة ، هذه أولى الخطوات فيقول :

« أولم يروا أنا نسوق الماء إلى الأرض الجرز ، فنخرج به زرعاً تأكل منه أنعامها وأنفسهم أفالاً يتصرون » (١) ٠

(١) سورة السجدة — ٢٧ ٠

وَذَمْ تَعْطِيلَ هَذِهِ الْقُوَّةِ الْعَظِيمَةِ الَّتِي هِيَ وَسِيلَةُ الْإِهْدَاءِ ،

فَقَالَ :

« فَعَمُوا وَصَمُوا ثُمَّ تَابَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ ، ثُمَّ عَمُوا وَصَمُوا  
كَثِيرٌ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ » (٢) ٠

وَيَقُولُ : « قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ ، أَفَلَا  
تَتَفَكَّرُونَ (٣) ٠

وَيَقُولُ : « مَثْلُ الْفَرِيقَيْنِ كَالْأَعْمَى وَالْأَصْمَ وَالْبَصِيرِ  
وَالسَّمِيعِ ، هَلْ يَسْتَوِيَانِ مثَلًا أَفْلَا تَذَكَّرُونَ » (٤) ٠ وَيَقُولُ :  
« قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ ، أَمْ هَلْ تَسْتَوِي الظَّلَمَاتُ  
وَالنُّورُ » (٥) ٠ وَيَقُولُ : « وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ وَلَا  
الظَّلَمَاتُ وَلَا النُّورُ » (٦) ٠ وَيَقُولُ فِي نَهَايَةِ الْزَّجْرِ :

« وَكَأَيْنِ مِنْ آيَةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ يَمْرُونَ عَلَيْهَا وَهُمْ  
عَنْهَا مَعْرُضُونَ » (٧) ٠ وَيُثْبِرُ الْفَجْرَةَ فِي أَصْحَابِ الْأَبْصَارِ  
فَيَقُولُ : « فَاعْتَبِرُوا يَا أَوْلَى الْأَبْصَارِ » (٨) ٠

٢) سورة المائدة — ٧١ ٠

٣) سورة الأنعام — ٥٠ ٠

٤) سورة هود — ٢٤ ٠

٥) سورة الرعد — ١٦ ٠

٦) سورة فاطر — ١٩ ٠

٧) سورة يوسف — ١٠٥ ٠

٨) سورة الحشر — ٢ ٠

أما حث القرآن على استخدام العقل وإثارة الغيرة في أصحاب العقول ، فقد تكرر في القرآن كلمة « تعلقون » ، حتى بلغ عدد ما ورد فيها إلى ثلات وعشرين (٢٣) آية جاء فيها : « لعلكم تعلقون » « أفلأ تعلقون » قوله : « إن كنتم تعلقون » نذكر على سبيل المثال آيات :

« كذلك يبين الله لكم آياته لعلكم تعلقون » (٩) ، « قد بينا لكم الآيات إن كنتم تعلقون » (١٠) ، « وللدار الآخرة خير للذين يتقون أفلأ تعلقون » (١١) ، « لقد أنزلنا إليكم كتاباً فيه ذكركم أفلأ تعلقون » (١٢) ، « وإنكم لتمرون عليهم مصبين وبالليل أفلأ تعلقون » (١٣) ، ويصف أهل جهنم بعدم الانتفاع بهذه الحاسة فيقول : « وقالوا لو كنا نسمع أو نعقل ما كنا في أصحاب السعير » (١٤) ، كذلك وردت كلمة « يعلقون » في مقام المدح أو مقام الإثبات أكثر من عشرين مرة .

كذلك شأن القرآن مع الدعوة إلى التفكير ومدح الذين يتفكرن ، وذم الذين لا يتفكرن ، وقد جاءت هذه الكلمة إحدى عشرة مرة في القرآن كقوله تعالى : « الذين يذكرون

(٩) سورة البقرة - ٢٤٢

(١٠) سورة آل عمران - ١١٨

(١١) سورة الأعراف - ١٦٩

(١٢) سورة الأنبياء - ١٠

(١٣) سورة الصافات - ١٣٨

(١٤) سورة الملك - ١٠

الله قياماً وقعوداً وعلى جنوبهم ويتفكرون في خلق السموات والأرض » (١٥) ، « فاقصص القصص لعلمهم يتفكرون » (١٦) ، « إن في ذلك لآيات لقوم يتفكرون » (١٧) .

وكانت نتيجة ذلك — زيادة على الاهتداء إلى الحقيقة الكبرى ، وهو ما أشار إليه القرآن بقوله في هؤلاء المستخدمين للعقل والتفكير على الطريقة الصحيحة ، « ربنا ما خلقت هذا باطلاً » (١٨) — ، هذا النشاط الفكري العالمي في كل مجال من مجالات العلوم والصناعات والمدنية ، والذى ظهر أثره في العالم كله ، وكأنما فتحت كوة ومنفذ واسع يدخل منه النور والهواء الطلق ، وكأنما كسر أو فتح ذلك القفل الذى وضعه أعداء الحرية والتفكير السليم أو المثلون المزورون للديانات القديمة ، على العقل البشري ، وانتبه العالم من سباته العميق الذى طال قرونًا وألافاً من السنين ، وبدأ يسمح عن عينيه آثار النوم العميق ، ويتقدم بخطى سريعة إلى تدارك ما فاته من التقدم والرقي وتذليل العقبات وإزالة العوائق والحواجز في سيره الطويل ، يحدث عن هذا الأثر العالمي وعن هذه المهزة العنيفة والرفيقية في وقت واحد عالم فرنسي كبير ، فيقول جولييف كستلول Jolivet Castelot في كتابه « قانون التاريخ » (La Loi De L. Histoire)

---

- (١٥) سورة آل عمران — ١٩١
- (١٦) سورة الأعراف — ١٧٦
- (١٧) سورة الرعد — ٣
- (١٨) سورة آل عمران — ١٩١

« كان التقدم العربي بعد وفاة الرسول عظيماً ، جرى على أسرع ما يكون ، وكان الزمان مستعداً لانتشار الإسلام ، فنشأت المدنية الإسلامية نشأة باهرة ، قامت في كل مكان مع الفتوحات بذكاء غريب ، ظهر أثره في الفنون والآداب ، والشعر والعلوم ، وقبض العرب بأيديهم خلال عدة قرون ، مشعل النور العقلى وتمثلوا جميع المعارف البشرية التي لها مساس بالفلسفة ، والفلك ، والكيمياء والطب والعلوم الروحية ، فأصبحوا سادة الفكر مبدعين ومخترعين ، لا بالمعنى المعروف ، بل بما أحرزوا من أساليب العلم التي استخدموها بقريحة وقادة للغاية ، وكانت المدنية العربية قصيرة العمر ، إلا أنها باهرة الأثر ، وليس لنا إلا إبداء الأسف على أضلالها » .

ويتقدم فيقول : « ولئن كان سادة البلاد أصحاب أثرة ، فإن العمل الذي تم حولهم كان أسمى منهم ، ومنه نشأت مدنية مدهشة ، وإن أوربا لمدينة للحضارة العربية بما كتب لها من ارتقاء من القرن العاشر إلى القرن الرابع عشر ، وعنهما أخذت الفكرة الفلسفية العلمية التي سرت إليها سرياناً بطبيعة ناقصاً في القرون الوسطى ، وإن أوربا لتنجلى لنا منحطة جاهلة أمم المدنية العربية ، وأمام العالم العربي والآداب والفنون العربية ، وأوربا تدين بالهوا النافع الذي تمتت به في تلك العصور للأفكار العربية ، وقد انقضت أربعة قرون

ولا حضارة فيها غير الحضارة العربية ، وعلماؤها هم حملة لوائها الخفاف » (١٩) .

ويقول غوستاف لبون : (Gustave Lebon)

ينسب الناس إلى باكون (Francais Bacon) قاعدة التجربة والللاحظة والمنطق الاستقرائي (Inductive Logic) . وهما الأصل في أساس البحث العلمي الحديث ، بيد أن الواجب أن يعترف اليوم أن هذه الطريقة كلها هي من مبتدعات العرب .

ويقول Robert Driffault في كتابه The Marking of Humanity :

« ما من ناحية من نواحي تقدم أوروبا إلا وللحضارة الإسلامية فيها فضل كبير وآثار حاسمة لها تأثير كبير » (٢٠) .

ويقول : « لم تكن العلوم الطبيعية ( التي يرجع فيها الفضل إلى العرب ) هي التي أعادت أوروبا إلى الحياة ، ولكن الحضارة الإسلامية قد أثرت في حياة أوروبا تأثيرات كثيرة ومتقدمة منذ أرسلت أشعتها الأولى إلى أوروبا » (٢١) .

---

(١٩) الإسلام والحضارة العربية ، للأستاذ محمد كرد على ، ج/ ٢ ، ص ٥٤٣ - ٥٤٤ .

(٢٠) أيضاً ، ص ٢٠٢ / .

The making of Humanity P. 202.

(٢١)

## ٩ - وجود أمة تضطلع بمسؤولية الوصاية على العالم

### والحسية على الأخلاق وسلوك الأفراد والأمم

إن مما شهد به التاريخ الإنساني الطويل وعلم النفس والأخلاق ، أن الغايات السامية وال تعاليم الفاضلة والنماذج العلمية الرفيعة ، لا تقوم — وإذا قامت لا تدوم — إلا إذا كانت وراءها جماعة من البشر — وبالأصح أمة من الناس — تحمل دعوتها وترفع رايتها وتجاهد في سبيلها وتمثلها علياً ٠

لذلك نرى أن تعاليم بعض الرسول صلوات الله عليهم — فضلاً عن المصلحين ومعلمى الأخلاق وأساتذة الحكمة الكبار — لم تعيش زمناً طويلاً لعدم وجود أمة تحمل رسالتهم وتنقانى في سبيلها وتمثلها في حياتها ، وبمدنيتها وحكوماتها ومجتمعاتها ، فأصبحت الحياة في المناطق التي بعثوا فيها كماء فائضٍ له درجة واحدة من الارتفاع ، وأصبحت الشعوب والأمم قطاعاً من الغنم لا راعى لها ٠

ولما قضى الله بأن يكون محمد — عليه السلام — هو الرسول الأخير وخاتم النبيين لا يكون بعده نبىٰ يبعث ، وكتاب ينزل

من السماء ، أمن البشرية من هذا الخطر ، وبعث مع محمد — عليه السلام — أمة بأسرها ، فكانت البعثة المحمدية بعثة مقرونة ، بعثة نبى مرتبطة ببعثة أمة ، فإن الله سبحانه وتعالى يصف أمته بصفات لا تتطبق إلا على مبعوث — من غير نبوة — مأمور من الله فيقول :

« كنتم خير أمة أخرجت للناس تأمون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتومنون بالله » (١) ٠

ويقول : « وكذلك جعلناكم أمة وسطاً لتكونوا شهادة على الناس ويكون الرسول عليكم شهيداً » (٢) ٠

وقد جاء في الحديث النبوي نفس التعبير ، فقال عليه الصلاة والسلام لجماعة من الصحابة رضى الله عنه : « إنما بعثتم ميسرين ولم تبعثوا معسرين » (٣) ٠

وقد كان هذا الشعور بمسؤولية البعثة وبمسؤولية المأمورية يملأ جوانح الصحابة رضى الله عنهم ، والتابعين لهم بإحسان ، فحيين سأله « رستم » قائد قواد الفرس سيدنا « ربعي بن عامر » (٤) ، الذى أرسله القائد العام لجيش المسلمين سيدنا « سعد بن أبي وقاص » رضى الله عنه على طلب من رستم ،

(١) سورة آل عمران — ١١٠ ٠

(٢) سورة البقرة — ١٤٣ ٠

(٣) أخرجه البخارى ٠

(٤) (صحابى)، راجع « الإصابة » ج ١ ، ص ٥٠٣ ٠

فقال له ما الذى جاء بكم ؟ فأجاب بقوله : « الله ابتعثنا لفخرج من شاء من عبادة العباد إلى عبادته وحده، ومن ضيق الدنيا إلى سعتها ومن جور الأديان إلى عدل الإسلام » (٥) .

وهذا هو الشيء الذى أثر في مصير الإنسانية ، وكانت — بالنسبة إلى الناس — تجربة جديدة في تاريخ الديانات وفي تاريخ مصائر الأمم وفي تاريخ الاتجاهات أحدث تحولا في التاريخ ، لأن واقع العالم الإنساني الذي كان يعيش في القرن السادس المسيحى — وهو الشأن في كل زمان — كان أوسع وأسمى من أن يؤثر فيه أفراد صالحون .

إن القرآن يشهد بوجود أفراد صالحين في اليهود المغضوب عليهم ، فيقول : « ليسوا سواءً من أهل الكتاب أمة قائمة يتلون آيات الله آناء الليل وهم يسجدون ، يؤمنون بالله واليوم والآخر ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ويسارعون في الخيرات ، وأولئك من الصالحين » (٦) .

لكن لم يكن لهم أثر في المجتمع الإنساني وفي المسيرة الإنسانية ، لأنهم أفراد ، والأمم لا تحسب للأفراد حساباً ، فما زال ولا يزال في كل زمان ومكان أفراد صالحون يتميزون عن سائر الناس في بعض أفعالهم وأخلاقهم وعباداتهم ، ولكن الفراغ الموجود والأزمة الموجودة على مستوى الأمم

---

(٥) البداية والنهاية ، ج ٧ ، ص ٣٩ .

(٦) سورة آل عمران — ١١٣ — ١١٤ .

والشعوب وعلى مستوى المدنية والاجتماع ، لا تملأ إلا إذا كان الصلاح ، وإذا كانت القدوة الحسنة ، وإذا كانت النماذج العملية ، على مستوى أمة ، وعلى مستوى مجتمع إنساني يمثل التعاليم النبوية السامية والمبادئ ، والأخلاق الفاضلة والسلوك الفردي والاجتماعي المثالى ، على صعيد الحكومة والسياسة ، والتجارة والمعاملات والحياة المنزليه والاجتماعية ، والمعاملة مع الأفراد والجماعات ، والشعوب والحكومات ، وفي حالة الرضا والغضب ، وفي الصلح وساحة الحرب ، وفي الفقر والرخاء ، وكانت الطابع العام للجماعة والأمة ، وسمتها البارزة ٠

وكذلك كانت الصحابة رضى الله عنهم الذين نشأوا في أحضان النبوة وتخرجوا في مدرسة الإيمان والقرآن ، وقد أحسن أحد علماء الغرب المنصفين المطلعين على تاريخ الأمم والدنيات تصوير الجيل الذي كان غرس النبوة وزرع القرآن ، وأحسن الإشارة إلى سمعتهم البارزة المشتركة ، يقول الفاضل

الألماني كاتاني (Caetani) في كتابه « سنين الإسلام » : « لقد كان هؤلاء الصحابة ( الكرام ) ممثلين صادقين لتراث رسول الله الخلقى ودعاة الإسلام في المستقبل ، وحملة تعاليم محمد — عليه السلام — التي بلغها إلى أهل التقوى والورع ، لقد رفع بهم اتصالهم المستمر برسول الله وحبهم الخالص له ، إلى عالم من الفكر والعواطف لم يشهد محيط أسمى منه وأرقى مدنية واجتماعا ، والواقع أن هؤلاء الصحابة كان قد حدثت

فيهم تحولات ذات قيمة كبيرة من كل زاوية ، وأثبتوا فيما بعد في أصعب مناسبات الحروب أن مبادئ محمد — ﷺ — إنما بذرت في أخصب أرض وأنبتت نباتاً حسناً ، وذلك عن طريق أناس ذوى كفاءات عالية جداً ، كانوا حفظة الصحيفة المقدسة وأمناءها وكانوا محافظين على كل ما تلقوه من رسول الله من حكم أو أمر ، لقد كان هؤلاء قادة الإسلام السابقين الكرام الذين أنجبوا فقهاء المجتمع الإسلامي وعلماءه ومحدثيه الأولين » (٧) .

وقد ثبّت بهذه الأمة الإسلامية مسؤولية الوصاية على العالم والحساب على الأخلاق والاتجاهات ، وسلوك الأفراد والأمم ، ومسؤولية القيام بالقسط والشهادة لله والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، واعتبار نفسها أمّة تسأل يوم القيمة عن مدى قيامها بهذا الواجب وتحاسب على تفريطها في ذلك وانشغالها بنفسها ، فيقول الله تعالى :

« يا أيها الذين آمنوا كونوا قوامين بالقسط شهداء لله ، ولا يجرمنكم شنآن قوم على ألا تعدلوا اعدلوا هو أقرب للتقوى واتقوا الله إن الله خبير بما تعملون » (٨) .

ويحذر من تفريطها في أداء واجبها وما يجر ذلك على

(٧)

Caetani (Annalidell Islam) vol. ii, P. 429.

T.W. Arnold : Preaching of Islam, London, 1935.

(٨) سورة المائدة : ٨ .

الإنسانية من الشقاء والبلاء ، وانتشار الفتنة والفساد ، فيقول للمجموعة الصغيرة التي كان لا يتجاوز عددها أفرادها بضم مات في حياة المدينة الأولى ، وقد أمرت بالتآخي وتكوين الخلية الإسلامية القائمة على أساس العقيدة والدعوة ٠

« إلا تفعلوه تكن فتنة في الأرض وفساد كبير » (٩) ٠

فكيف بالأمة الإسلامية التي تملأ الأرض وتملك حكومات كبيرة وطاقات إنسانية غنية ، إذا أخلت بمركزها القيادي الدعوي ، أو بواجبها الاجتماعي ، وهو الحسبة على الأخلاق والميول والاتجاهات ونصر المظلوم ومنع الظلم ؟

ويذكر القرآن هذه الأمة بهذا المركز القيادي الدعوي ، والواجب الإصلاحي وبمسؤولية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، محيلاً ذلك على الأمم الماضية ، مثيراً للشعور وبمسؤولية في الأمة (١٠) في الحاضر ، فيقول :

---

٩) سورة الأنفال — ٧٣ .

(١٠) وقد أحسن شاعر الإسلام الدكتور محمد إقبال بيان هذه الحقيقة في قصيده التي عنوانها : « برلمان إيليس » فذكر على لسان رئيس البرلمان (إيليس) الخطر يهدد النظام الإلبيسي بوجود المسلم ، إذا استيقظ وشعر بمسؤوليته للعالم والأمم : فيقول : « اضربوا على آذان المسلمين ، فإنه يستطيع أن يكسر طلاسم العالم ، ويبطل سحرنا بأذانه وتكبره ، واجتهدوا أن يطول ليه ، وبيطئ سحره ، اشغلوه يا إخوانى ! عن الحد والعمل ، حتى يخسر الرهان في العالم ، خير لنا أن يبقى المسلم

« فلولا كان من القرون من قبلكم ألو بقية ينهون عن الفساد في الأرض إلا قليلاً من أنجينا منهم واتبعوا الذين ظلموا ما أترفوا فيه وكانوا مجرمين » (١١) .

وهذا يستوجب أن يكون عمل التأثير في الحضارة الإنسانية واستعراضها بين آونة وأخرى من جديد ، والحلولة بينها وبين عناصر التدمير والإبادة والاتجاهات المفسدة الهدامة مستمراً .

---

عبدًا لغيره ، وبهجر هذا العالم ، ويعتزله ، ويتنازل عنه لغيره ، زهداً فيه واستخفافاً نظره ، يا ويلتنا ! ويا شقوقتنا ! لو انتبهت هذه الأمة التي يعزم عليها دينها أن تراقب العالم وتعصمه » ، (روائع إقبال ، ص ١٢٥ - ١٢٦) .

(١١) سورة هود - ١١٦ .

## ١٠ - الوحدة العقائدية الحضارية العالمية

وأخيراً لا آخر، تلك الوحدة العالمية لم يشهد التاريخ مثلها في السعة والعمق والمتانة في أدوار الحضارة البشرية والمجتمع الإنساني المختلفة، وهي التي قامت – ولا تزال قائمة – على أساس وحدة العقيدة – وهي عقيدة التوحيد، والإيمان بنبوة محمد – ﷺ – والحياة بعد الموت – ووحدة النظرة إلى الظواهر الكونية والقدرة الإلهية وتعليلها وتقديرها ماهية الأشياء وقيمتها على أساس الإيمان بالله وغاية الخلق والتكونين وكون هذه الحياة محدودة عارضة، والإيمان بالقيم والمثل التي دعا إليها الإسلام، ومثلتها أسوة الرسول – ﷺ – وحياة الصحابة والجيل المثالي الأول على تفاوت وتنوع في التمسك بها، والاستقامة عليها، تنوع تقتضيه الفطرة الإنسانية، واختلاف العصر والبيئة وال التربية، والمؤثرات الخارجية، ولكن القدر المشترك بين المجتمعات الإسلامية في كل عصر بعد ظهور الإسلام، أبرز شكلًا وأكبر حجمًا وأعمق جذورًا من كل قدر مشترك بين أجزاء أمة واحدة وأتباع ديانة واحدة.

ثم الوحدة الحضارية – إلى حد بعيد – على أساس الأحكام الشرعية أو التعاليم الخلقية، على اختلاف في المستويات ومدى العمل بهذه الأحكام وال تعاليم، اختلف لا

مفر منه مع اختلاف طبائع الشعوب التي دانت بالإسلام وطبائع  
البلاد والعصور ، ونظم الحكم – ولكنها حضارة تميز  
بالطبع الإسلامي الخاص ، فهى حضارة تتميز في العقيدة  
بالتوحيد ، في الاجتماع باحترام الإنسانية والمساواة بين  
أفرادها ، وفي دائرة الأخلاق والمنهج بتقوى الله – إذا قورنت  
بالحضارات الأخرى – والحياء والتواضع ، وفي ميدان  
الكافح بالسعى للأخرة والجهاد لله ، وفي الحياة الفردية  
والمنزلية بالعناية البارزة بـ « الطهارة » – وهى أخص  
من « النظافة » التي تلتقي عليها الحضارات الراقية  
والمجتمعات السليمة – والذبح والتركية في لحوم الحيوانات  
والطيور ٠

وأسماء المسلمين في مختلف البلاد – على تباعدها  
وتباعينها في اللغات والثقافات – متميزة دائماً ، عربية غالباً ،  
مستعارة من أسماء الأنبياء والصاحبة ، وأهل البيت والصالحين  
من السلف يتجلى فيها عقيدة التوحيد أو مفهوم العبودية  
والحمد وتكثر التسمية بـ محمد وأحمد حباً وتيمناً ٠

### سمات الوحدة البارزة :

وتتجلى هذه الوحدة الدينية والحضارية في وحدة  
الفرائض والواجبات وعدد من الشعائر الدينية والمناسبات  
الاجتماعية ، فتقام الصلوات الخمس في أوقاتها ( على توقيت  
البلاد المختلفة ) وتصلى الصلوات جماعة بركرعات معينة في  
الجوامع والمساجد ، ويستطيع كل مسلم من أى بلد كان ،

وأى لغة يتكلّم بها ، أن يحضر هذه الصلوات أو يؤمّ الجمعة (إذا أراد المصلون) من غير أن يستعين بدليل وتعليمات محلية ، وصلة الجمعة تقام باهتمام بارز .

والقرآن هو الكتاب السماوي الفريد الذي يتلى ويحفظ ويرتلى في كل الأمصار (١) ، والأذان يدوى من جميع المساجد بصيغة واحدة ، ورمضان هو شهر الصوم في كل العالم الإسلامي مهما اختلفت الفصول والطقس والمناخات ، ويحتفل المسلمين بالعيددين : عيد الفطر وعيد الأضحى ، ويصلون ركعتين شكرًا لله تعالى ، بعدهما الخطبة يحضرهما المسلمون على اختلاف طبقاتهم ومستوياتهم .

ويؤمّ الناس مكة للحج من كل صوب بعيد وفج عميق ، وذلك من غير انقطاع في التاريخ الإسلامي الطويل ، ومن غير خضوع للتقلبات السياسية ، والتطورات الاقتصادية والاجتماعية ، وتحية المسلمين في كل بلد سلام ( وهو السلام عليكم ) وكل ذلك طراز من الوحدة لا يوجد له مثيل في الأمم والديانات والمجتمعات .

وقد شعر بهذه الوحدة الفريدة ونوه بها عدد من فضلاء الغرب ، وأصحاب الفكر والأقلام ، نكتفى هنا بشهادتين :

---

(١) اعتراف الموسوعة البريطانية Encyclopaedia Britannica بأن القرآن « هو أوسع الكتب تلاوة على وجه الأرض » . Mohammad ( راجع دائرة المعارف البريطانية مادة )

يقول « هملتن جب » :

« إن الإسلام تصور منسق ظهر في أشكال سياسية واجتماعية ، ووحدة دينية ، وهذا التصور يحيط بمساحة واسعة للزمان والمكان ، وقد بُرِزَت خصائصه المختلفة في مناطق وعهود مختلفة بقدر احتكاكه بمختلف القوى الاجتماعية والسياسية المحلية ، فمثلاً كانت أسبانيا في شمال غربي أفريقيا في العهود الوسطى مرتبطة بمهد الإسلام في غرب آسيا ، وكانت ثقافتها جزءاً من ثقافة هذا المركز الإسلامي ، ولكنها كانت تتميز في مجالات مختلفة وتحمل خصائص كان لها بدورها الأثر على غرب آسيا ، كذلك كانت المناطق الرئيسية الأخرى المكتفية بذاتها كشبكة القارة الهندية ، وأندونيسيا ، والمناطق الصحراوية في جنوب روسيا إلى حدود الصين تحمل خصائص ومزايا إقليمية ، لكنها تحتفظ بالطابع الإسلامي المميز » (٢) ٠

ويقول ولفرد « كانتويل اسمث » :

« كان انتصار المسلمين انتصاراً داخلياً لدينهم ، فلأنهم لم يحققوا النصر في ميدان القتال وحده ، ولم يؤثروا على جوانب مختلفة في الحياة فحسب ، بل إنهم حققوا النصر في توجيه الحياة بصورة عامة توجيهاً جديداً ، وبطابع خاص ،

(٢)

Hamilton A. R. Gibb : Studies of Civilization of Islam, London, 1960, P. 3.

وهو ما يعرف بالحضارة ، وقد ساهمت في تكوين هذه الحضارة الإسلامية عوامل متعددة كالعربية واليونانية والحضارة المنسامية للشرق الأوسط ، وإيران الماسانية ، والعناصر الهندية ، ولكن تجلت عبقرية المسلمين في تنسيق هذه العوامل المختلفة وصهرها في بوتقة جديدة وإخضاعها لنهج متجانس للحياة ، بدون أن تفقد هذه العوامل خصائصها الذاتية ، وعلى العكس فإنها تطورت تطوراً مطرداً ، كان ذلك هو الإسلام الذي قام بتنمية هذه العوامل وإكمالها ، وهياً لها قوة للبقاء ، إنه منح كل جانب من جوانب الحياة طابعاً إسلامياً مهماً مهماً كان أصله وعناصره التركيبية ، وهياً المنهج الإسلامي للحياة والمجتمع وحدة وقسوة ، وكان للقانون الإسلامي دور جوهري في تكوين هذه القوة الموحدة ، وهو الذي قام بتنسيق جميع شعب الحياة من العبادة إلى الملكية والحكم بتiarه الجارف المعين ، فإن القانون الإسلامي كان قوة موحدة تربط المجتمع الإسلامي من « قربة » إلى « ملтан » ، وهو الذي هيأ لأفراد المجتمع الإسلامي وحدة ، وجعل سائر أعمال الحياة مجدياً وهادفة بطبعها بالطابع السماوي ، ومنح الزمان وحدة تجعل المجتمع ناماً ممتدأ ، فقد كان الملوك والسلطانين يتناوبون وتقوم حكومات وتسقط حكومات لكن دورها في توجيه الحياة الاجتماعية في الأرض حسب التعاليم الربانية كان هامشياً وجانبياً » (٣) .

(٣)

Welfred Cantwell Smith : Islam in Modern History,  
New York, 1957, PP. 36-37.

إنها حضارة عجنت مع اسم الله ومرأقبته وصبت  
بصبغة الله ، وقامت على أساس الإيمان ، فلا يمكن تجريدها  
عن الطابع الديني واللون الرباني والروح الإيماني ، وكل  
ما عارض ذلك من عصبية قومية وحمية جاهلية ، وحرب  
عنصرية ونهامة مادية ، واستهتار خلقي أو فوضوية اجتماعية ،  
 فهو شيء طارئ عليها ، وافد أو مستورد من الخارج ، أو  
من رواسب البيئات والمجتمعات التي انتقل منها العنصر  
الإسلامي ، أو بسبب ضعف الثقافة الإسلامية وقلة الاستغلال  
بالقرآن الكريم والحديث النبوي الشريف ، ومصادر  
الإسلام الأصيلة الأولى ، في هذه البلاد ٠

### سر نجاح الجهود الإصلاحية والتجددية في تاريخ الإسلام :

ولذلك استمرت جهود الإصلاح والتجدد ومحاربة  
الفساد ، والبدع وآثار الجاهلية في تاريخ الشعوب والبلاد  
الإسلامية استمراً لم يعرف مثيلها في تاريخ الأمم والديانات  
غير الإسلامية ، وكتب لها من النجاح والانتصار ما لم يعرف  
لمحاولات الإصلاح والتقويم في تاريخ الأمم وديانات  
أخرى (٤) ٠

وذلك لطابقة هذه الجهود لجوهر هذه الأمة وروحها  
ونفسيتها ، وتعبيرها عن الأسس والمبادئ التي قام عليها كيان  
هذه الأمة وانبثق عنها تاريخها وامتدادها ٠

---

(٤) راجع مقدمة الجزء الأول من سلسلة كتاب « رجال  
الفكر والدعوة في الإسلام » واقرأ أمثلة هذا النجاح في أجزائها  
الأربعين ٠

## عمل التأثير في الحضارة الإنسانية

### يجب أن يدوم ويستمر

وبعد ما شرحناه من عطاء الإسلام الحضاري وما أتى به الحضارة الإنسانية من منح وموهاب ، وما حققه من نجاح وانتصار في إنقاذ الحضارة البشرية من الانهيار والانتحار ، ومكانتها من التقدم والازدهار ، لابد من تقرير حقيقة تاريخية خالدة ، وهي أن عمل التأثير في الحضارة الإنسانية واستعراضها بعد آونة وأخرى من جديد ، وتطعيمها بالقديم الصالح والجديد النافع ، والحيلولة بينها وبين عناصر التدمير والإبادة والاتجاهات المفسدة المهدامة يجب أن يدوم ويستمر .

وذلك لسبعين : السبب الأول أن الأمم خاضعة لعوامل جديدة من الإصلاح والإفساد ، والحياة متحركة متطرفة لا تعرف الوقوف والركود ، فلابد من مراقبتها حيناً بعد حين وسد حاجاتها المتتجددة ، وقد جدت دعوات وفلسفات مفسدة هدامية في العهد الأخير الذي انسحبت فيه الأمة الإسلامية مع الأسف ، من ميدان قيادة البشرية وانطوت على نفسها .

والسبب الثاني أن الأمة الإسلامية هي أمة الرسالة

الأخيرة وأمة الخلود ، وأمل البشرية ، فلا بد أن تظل حاملة لرسالتها ، قائمة بدورها في قيادة الركب البشري والوصاية على العالم ، والحسبة على العقائد والأخلاق وعلاقة الإنسان بالإنسان ، والأمة بالأمة والآدم لا تعيش بالتاريخ ولا بما مثلته من دور في الزمن الماضي ، وما حققته من نجاح وانتصار في عهد سابق ، إنما تعيش الأمم بالجهاد المتواصل ، والنشاط الدائم ، والشعور بالمسؤولية المستمرة ، والمخاطرة بالنفس والنفس في كل زمان ، والجدة والابتكار ، وإنتاج المفيد الجديد ، الصالح المزيد ، فإذا انطوت على نفسها ، وتنازلت عن منصبها ، طويت من سجل التاريخ وتتساها الزمان ، فيجب أن تنهض الأمة الإسلامية من جديد بمسؤوليتها الدعوية الحضارية ، التوجيهية القيادية ، مرة ثانية .

وحقيقة علمية تاريخية أخرى ، وهى أن الأمة الإسلامية لا تستطيع أن تقوم بدور التأثير في الحضارة الإنسانية وتوجيهها ، إذا كانت متطفلة على مائدة الحضارة الأجنبية ، تعرف من بصرها وتغوص في موجتها إلى الآذان ، إنما لا تستطيع أن تسترعى انتباها ، فضلاً أن تحمل الشعوب الأخرى على تقلیدها ، إلا إذا كانت مؤمنة عميقاً بالإيمان بأن حضارتها مستقلة ذات شخصية خاصة ، ربانية سماوية ، صالحة لكل زمان ومكان ، قائمة على أسس متينة ، مستفادة من الكتاب والسنة ، منبثقة من الهدایات الربانية والتعاليم النبوية ، للطهارة والعفة فيها تصور خاص ، فليست الطهارة فيها مرادفة لكلمة « النظافة » وليس العفة فيها يكفي فيها

الابتعاد عن الجنایات الخلقیة فحسب ، بل هي أوسع معنی وأکثر شمولاً واحتواءاً ، وأن حیاتها لا تنسجم مع الحضارة الغربية التي نشأت واختمرت تحت ضغط عوامل تاریخیة خاصة وفي بيئة كانت تتحكم فيها المادية ویسود عليها — في فترات كثيرة وطويلة — العداء للدين ، والثورة على الأخلاق والقيم ، وكما يقول أحد خبراء هذه الحضارة وتاریخها (الدکتور العلامة محمد إقبال) بایجاز : « إن روح هذه المدنیة (الغربية) ما عادت عقیفة طاهرة » (١) .

وأعتقد أنه من المیسور جداً الجمع بين التسهيلات المدنیة والاستفادة بالآلات والمخترعات ، وما وصل إليه العلم الحديث ، وبين ما تمتاز به الحضارة الإسلامیة من جمال وبساطة وجدية وعناية بالطهارة والنظافة والابتعاد عن الإسراف والتبذیر ، والإغراق في المظاهر الخارجیة ، إذا وفقت الحكومات والمجتمعات الإسلامیة للتخطیط المدنی المستقل ، البعید عن التقليد الأعمی ، والارتجالية ومركب النقص ، وإذا توفر عندها الذکاء والأصالة ، والإیمان بفضل التعليم الإسلامیة والحضارة الإسلامیة التي تنبثق عنها وتقوم عليها ، والاعتداد بشخصیتها .

---

(١) ليراجع للتفصیل « أهمیة الحضارة الإسلامیة وال الحاجة إليها » في كتاب « العقیدة والعبادة والسلوك » ص ١٩٨ - ١٩٩ .

## (نبي رحمة للعالمين ودين رحمة للإنسانية)

ونختم هذا البحث التاريخي والتحليلي والاستعراضي  
العامي الهداف — بعد البعثة المحمدية — على صاحبها  
الصلوة والسلام — بما جاء في آخر كتابنا «السيرة النبوية»<sup>(1)</sup> ليكون مسٍك الختام للبحث.

لقد تغيرت الدنيا بعد بعثة النبي — صلوات الله عليه وآله وسلامه — وبفضل تلك  
التعاليم السامية، كما يتغير الطقس، وانتقلت الإنسانية من  
فصل كله جدب وخريف، وسموم وحميم، إلى فصل كله  
ربيع وأزهار، وجنات تجري من تحتها الأنهر، وتغيرت  
طبع الناس، وأشرقت القلوب بنور ربها، وعم الإقبال على  
الله، واطلع الإنسان على طعم جديد لم يألفه، وذوق لم  
يجربه، وهيام لم يعرفه من قبل.

انتعشت القلوب الخاوية الضامرة الباردة الهاameda،  
بحراره الإيمان وقوه الحنان، واستضاءت العقول بنور  
جديد، وسكتت النفوس بنشوة جديدة، وخرجت الإنسانية  
أفواجاً تطلب الطريق الصحيح ومحلها الرفيع، وتحن إلى  
مكانتها السامية العالية، فلا ترى أمة من الأمم، وبلداً من  
البلاد، إلا وهو يريد السباق في هذا المضمار، ويتنافس فيه،

---

(1) دار الشروق جدة الطبعة الرابعة.

فما ترى العرب والجم ، ومصر والشام ، وتركتستان وإيران ،  
والعراق وخراسان ، وشمال إفريقيا ، والأندلس وبلاطنا  
الهند وجزائر شرق الهند ، إلا سكارى هذا الحب العلوى ،  
والفيض السماوى ، وعشاق هذا الهدف السامى ، وفقراء على  
هذا الباب العالى .

كان ييدو أن الإنسانية أفاقت واستيقظت ، وفتحت  
عيونها بعد سبات عميق طويل ، دام قروناً طويلاً ، فأرادت  
أن تتدارك ما فاتها حتى عمر كل جزء من أجزائها ، وكل ركن  
من أركانها بدعاة ربانين مخلصين ، مجاهدين مصلحين ،  
هربين عارفين بالله ، متحرقين لخلق الله ، باذلين نفسيهم  
ونفيسهم لخير الإنسانية ، وإنقاذهما من الخطر المدح بها من  
كل جانب ، رجال تحسدهم الملائكة ، فأشعلوا مجamer القلوب  
الباردة ، وأذكوا شعلة الحب الإلهى ، وفجروا أنهار العلوم  
والآداب ، والحكم والمعارف ، وفتحوا ينبوعاً فياضاً ، متدفقةً  
من العلم والعرفان ، والإيمان والحنان ، وأنشأوا في نفوس  
البشر مقتاً جديداً للظلم والجور ، والعدوان والبغضاء ولقنووا  
الشعوب المضطهدة المهانة الذليلة دروس المساواة ، وضموا  
المنبوذين والمهجورين ، والمساكين الذين لفظهم المجتمع ،  
وطردهم أهلهم وعشيرتهم ، إلى صدورهم العاصرة بالحب  
والحنان ، إنك تجد آثارهم ، وتلمس آياتهم على كل جزء  
من أجزاء البسيطة كموقع القطر لا يخلو منها بيت وببر ولا مدر .  
وانظر في جوهر أعمالهم وكيفيتها (Qualify) قضا  
عن كميتها (Quantity) . وشاهد سمو أفكارهم ، وتحليقها في

أجواء وآفاق رفيعة ، وانظر شعورهم المرهف ، وروحهم اللطيفة الوادعة الرقيقة ، وذكاءهم الوقاد ، وطبعهم السليم ، وكيف كانوا يتوجعون للإنسانية ويذوبون لها كالشمعة ، وكيف كانت نفوسهم وأرواحهم تتلوى وتذوب في نار الأسى والإشراق ، والعطف على الخلق ، والحرص على ما فيه نفعه وصلاحه ، كيف كانوا يقعون في المهالك ، ويرحبون بالخسائر لإنقاذ الناس ، ودفع البلاء عنهم ، كيف كان حكامهم ، وولاة أمورهم ، يصرفون الأمور ، ويشعرون بالمسؤولية ، يعسون بالليل ويترابطون على التغرس ، وكيف كان الشعب منسجماً معهم ، مطيناً لأوامرهم .

واقرأ — أيضاً — أخبار عبادتهم ، وزهدهم ، وحالتهم في الدعاء ، ومكارم أخلاقهم وشهادتهم على نفوسهم واحتسابهم لها ، وحبهم للصغار ، والضعفاء ، ولين قلوبهم مع الإخوان والأصدقاء ، وكرمهم وسامحهم ، وعفوهם وصفحهم عن الأعداء سوف ترى أن أحلام الشعراء والأدباء ، وخيالهم الخصيب ، وقريحتهم الفياضة ، لا تصل إلى تلك القمة العالمية التي وصل إليها هؤلاء في عالم الحقيقة والواقع ، ولو لا تواتر ما جاء في هذا الباب واستفاضته ، ولو لا شهادات التاريخ الموثوق بها ، بدت هذه الأخبار كقصص وأساطير نسجها الخيال .

إن هذا الانقلاب العظيم ، والدور الزاهر الجديد  
معجزة من معجزات محمد - ﷺ - ومأثره من مأثره بعثته  
ونفحه من نفحات الرحمة الإلهية التي عممت الأمكنة كلها  
والأزمنة كلها .

وصدق الله العظيم

« وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين »

لأنه ينادي بالرحمة والسلام والمحبة والخير والسلام  
لأنه ينادي بالرحمة والسلام والمحبة والخير والسلام  
لأنه ينادي بالرحمة والسلام والمحبة والخير والسلام

لأنه ينادي بالرحمة والسلام والمحبة والخير والسلام  
لأنه ينادي بالرحمة والسلام والمحبة والخير والسلام  
لأنه ينادي بالرحمة والسلام والمحبة والخير والسلام  
لأنه ينادي بالرحمة والسلام والمحبة والخير والسلام  
لأنه ينادي بالرحمة والسلام والمحبة والخير والسلام  
لأنه ينادي بالرحمة والسلام والمحبة والخير والسلام  
لأنه ينادي بالرحمة والسلام والمحبة والخير والسلام  
لأنه ينادي بالرحمة والسلام والمحبة والخير والسلام  
لأنه ينادي بالرحمة والسلام والمحبة والخير والسلام  
لأنه ينادي بالرحمة والسلام والمحبة والخير والسلام

## فهرس المراجع العربية

- ١ - القرآن الكريم : كتب الحديث :
- ٢ - الجامع الصحيح : للإمام أبي عبد الله محمد بن إسماعيل البخاري .
- ٣ - الجامع الصحيح : للإمام أبي الحسين مسلم بن الحجاج ابن مسلم القشيري النيسابوري .
- ٤ - الجامع الترمذى : للإمام أبي داؤد سليمان بن الأشعث السجتاني .
- ٥ - السنن الكبرى للبيهقى : للعلامة أبي بكر أحمد بن الحسين البيهقى .
- ٦ - كنز العمال : للعلامة علاء الدين المتقي بن حسام الدين البرهانفورى .
- ٧ - الإسلام والحضارة العربية : محمد كرد على .
- ٨ - أعلام النساء العربية والإسلام : عمر رضا كحالة .
- ٩ - البداية والنهاية : العلامة الحافظ عماد الدين بن كثير .

- ١٠- تاريخ أخلاق أوربا : ليكى ٠
- ١١- تاريخ التراث العربي : فؤاد سرزيكين ٠
- ١٢- تاريخ الأدب العربي : كارل بروكلمان ، طبع دار المعارف — القاهرة ٠
- ١٣- تاريخ الصين : جيمس كاركرن ٠
- ١٤- الثقافة الإسلامية في الهند : العلامة السيد عبد الحى الحسنى ٠
- ١٥- حضارة العرب : غوستاف لوبيون ، ترجمة الأستاذ عادل زعتر ، مطبعة عيسى البابى الحلبي ٠
- ١٦- رجال الفكر والدعوة في الإسلام : أبو الحسن على الندوى ، طبع دار القلم — الكويت ٠
- ١٧- روائع إقبال : أبو الحسن الندوى ، طبع دار القلم بالكويت ٠
- ١٨- سيرة أم المؤمنين السيدة عائشة رضى الله عنها : العلامة السيد سليمان الندوى ٠
- ١٩- سيرة عمر بن الخطاب رضى الله عنه : ابن الجوزى ٠
- ٢٠- ضحى الإسلام : للدكتور أحمد أمين ، مكتبة النهضة المصرية ٠

٢١- العقد الفريد : ابن عبد ربه ٠

٢٢- العقيدة والعبادة والسلوك : أبو الحسن الندوى ،  
المجمع الإسلامي العلمي لكتابه ٠

٢٣- فتوح البلدان : العلامة أحمد بن يحيى بن جابر الشهير  
بالبلاذري ٠

٢٤- الفهرست : ابن النديم ٠

٢٥- كشف الظنون : الحاج خليفة جلبي ٠

٢٦- ماذا خسر العالم بانحطاط المسلمين : أبو الحسن الندوى  
دار القلم - الكويت ٠

٢٧- المرأة بين الفقه والقانون : الدكتور مصطفى السباعي ٠

٢٨- المرأة في القرآن : للأستاذ عباس محمود العقاد ٠

٢٩- معجم المصنفين : محمود حسن التونسي ٠

٣٠- مقدمة ابن خلدون ، المطبعة البهية في مصر ٠

٣١- منوسمرتى ٠

٣٢- منو شاستري ٠

1.  $\frac{d}{dt} \int_{\Omega} u^2 dx = 2 \int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx$

2.  $\int_{\Omega} u^2 dx = \int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx$

3.  $\int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx = \int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx$

4.  $\int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx = \int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx$

5.  $\int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx = \int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx$

6.  $\int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx = \int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx$

7.  $\int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx = \int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx$

8.  $\int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx = \int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx$

9.  $\int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx = \int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx$

10.  $\int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx = \int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx$

11.  $\int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx = \int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx$

12.  $\int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx = \int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx$

13.  $\int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx = \int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx$

14.  $\int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx = \int_{\Omega} u \frac{\partial u}{\partial t} dx$

## BIBLIOGRAPHY

1. Annie Besant Mrs. : The Life and Teachings of Mohammad, Madras, 1932.
2. Arnold, T.W. : Preaching of Islam, London, 1935.
3. Barith, Religion of India.
4. Briffault, Robert : The Making of Humanity.
5. Caetani Cannalideli : Islam, Vol. II.
6. Coulsen, N.L. : Islamic Surveys, The History of Islamic Law (Edinburg), 1971.
7. Draper John William : History of Conflict between Religion anh Science, London, 1910.
8. Dutt. R.C. : Ancient India (191), Vol. III.
9. Devenport, John : Apology for Muhammad and Quran, London, 1860.
10. Encyclopediad Britannica, (1927).
11. Ernest De Bunsen : Islam of True Christianity, London, 1889.
12. Gibb, H.A.R. : Whither Islam, London 1932.
13. Haine's Christianity and Islam in Spain.
14. Hamilton, A.R. Gibb, : Studies on the Civilization of Islam, London, 1960.
15. Hartwing Hirschfeld : New Researches into the Composition and Exegesis of the Quran, London (1902).

16. Jayswal, Manu and Yajnaval.
17. J.M. Rodwell, Rev. G. Margoliouth : In Introduction to The Koran.
18. Jolivet Castelot : La loi De l'Histoire.
19. Harold Hofding : History of Modern Philosophy.
20. Lawrence, E. Browne : The Prospects of Islam, London (1949).
21. Machauleffe : The Sikh Religion.
22. Malley, L.S.S.O., Popular Hinduism : The Religion of Masses, Cambridge, (1935).
23. Naidu, Sarojini : Speeches and Writings, Madras (1918).
24. Nehru, Jawaharlal : Discovery of India, Calcutta, 1949.
25. Panikhar K.M.A., : A Survey of Indian History.
26. Seva Ram Singh : Life of Guru Nanak.
27. Smith, Welfred Cantwel : Islam in Modern History, New York (1953).
28. Tarachand, Dr. : Society and State in the Mughat Period, Delhi (1941).
29. Tarachand, Dr. : Influence of Islam on Indian Culture.
30. Toyanbee, A.J. : Civilization on Trial, New York (1948).
31. Victor Chopart : The Roman World.
32. William L. Langer : An Encyclopadia of World History,

## الفهرس

### الصفحة

### الموضوع

|    |                                                    |
|----|----------------------------------------------------|
| ٥  | — هذا الكتاب                                       |
| ١١ | — الإسلام أثره في الحضارة ، وفضله على الإنسانية    |
| ١١ | — سعة الموضوع وعاليته                              |
| ١١ | — أصعب العلوميات وأدقها                            |
| ١٣ | — صعوبة تحديد مجالات التأثير                       |
| ١٣ | — التأثير العالمي للعلم                            |
| ١٤ | — عشرة معطيات هامة ومنع أساسية                     |
| ١٧ | ١ — عقيدة التوحيد النقية الواضحة                   |
| ١٧ | — الشرك والوثنية وأثارهما في حياة الإنسان          |
| ١٨ | — عقيدة التوحيد وأثارها في الحياة                  |
| ٢٣ | — أثر عقيدة التوحيد الإسلامية في الهند             |
| ٢٥ | — أثر عقيدة التوحيد في العالم المسيحي              |
| ٢٨ | — لماذا أخفقت هذه الجهود ولم تأت بالنتيجة المطلوبة |
| ٣٠ | ٢ — مبدأ الوحدة الإنسانية والمساواة البشرية        |

## الصفحة

## الموضوع

٣٠ — إعلان تاريخي بلينغ عن الأخوة الإنسانية

٣٤ — الوضع الاجتماعي قبل الإسلام وتقديس  
السلالات والأفراد

٤٨ — دور الإسلام في إقرار مبدأ المساوات البشرية  
وأثره العالمي

٤١ — في الهند

٤٤ — إعلان كرامة الإنسان وسموه

٥١ — رد الاعتبار إلى المرأة ومنحها حقوقها وحظوظها

٥٥ — محاربة اليأس والتشاؤم ، وبعث الأمل والرجاء  
والثقة والاعتزاز في نفس الإنسان

٦٠ — الجمع بين الدين والدنيا وتوحيد الصنوف

٧١ — المتنافرة والمسكراة المتخالية

٧٧ — إيجاد الرباط المقدس الدائم بين الدين والعلم ،  
ويربط مصر أهدهما بالآخر وتحريم شأن  
العلم والتحث عليه

٨٩ — استخدام العلم والعقل والانتفاع به حتى في  
القضايا الدينية والتحث على التقطير في  
الأنفس والآفاق

الصفحة

الموضوع

|     |                                                                                               |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٩٥  | ٩ - وجود أمة تضطلع بمسؤولية الوصاية على<br>العالم والحسنة على الأخلاق وسلوك<br>الأفراد والأمم |
| ١٠٢ | ١٠ - الوحدة العقائدية الحضارية العالمية                                                       |
| ١٠٣ | — سمات الوحدة البارزة                                                                         |
| ١٠٧ | — سر نجاح الجهود الإصلاحية والتجددية في<br>تاريخ الإسلام                                      |
| ١٠٨ | — عمل التأثير في الحضارة الإنسانية يجب أن<br>يدوم ويستمر                                      |
| ١١١ | — نبى رحمة للعالمين ودين رحمة للإنسانية                                                       |
| ١١٥ | — فهرس المراجع العربية                                                                        |
| ١١٨ | — فهرس المراجع الانكليزية                                                                     |
| ١٢٠ | — الفهرس                                                                                      |

رقم الإيداع ٨٦/٢٦٢٥

الت رقم الدولي ٩٧٧-١٤٣٠-٦٢-٩

## هذا الكتاب

بعد ظهور الإسلام صارت طباع الناس وعقولهم تتأثر به من حيث يشعرون ومن حيث لا يشعرون ، وأخذت مبادئ الإسلام وحقائقه تتسرب إلى أعماق النفوس وتتعلغل في الأحشاء ، وتغيرت قيمة الأشياء في حياة الناس .

وصارت الجاهلية حركة رجعية كان من الجمود والغباء المحافظة عليها ، وصار الإسلام شيئاً راقياً عصرياً كان من الظرف والكياسة الاتساع إليه ، وكانت الأمم تدنو رويداً رويداً إلى الإسلام ، يظهر ذلك في فلسفتهم وفي دينهم وفي مدنיהם ، وتنم عنده الحركات الإصلاحية التي ظهرت فيهم حتى بعد تخلف المسلمين .

ولقد آن الأوان لصحوة إسلامية شاملة تخلص الإنسانية من آلامها وتقودها - على هدى من روح الإسلام - نحو بعث جديد ، يعمر به الكون وتسعد البشرية .

و « دار الصحوة » وهي تقدم هذا الكتاب لقارئها العزيز تأمل أن تضع به لبنة في صرح الصحوة الإسلامية الشامخ ..  
وعلى الله قصد السبيل ،

### دار الصحوة

حدائق حلوان - بجوار عمارات المهندسين

شارع جمال عبد الناصر

القاهرة